

# دين ضد الدين

الشهيِّد الدكتور علي شريعتي

ترجمة؛ حيدر مجيد

الكالم المنافية

# مقدمة الناش

# إ\_\_\_الله الزياني

عندما ننكلم عن شريعني، لا بدَّ أن ننكلم عن الإسلام ـ الأبديولوجيا ـ بما يعنيه هذا المصطلح، من ثورة وفكر وحضارة وحاكمية، من ها طرح شريعني مفهومه المُؤخد والمُؤخد هذا، من خلال ثلاث طرف:

١ - فهم الإسلام فهماً متكاملاً، وعدم الإفتصار على فهم الأمور الني نتعلق بحياة الفرد فقط، بل فهم الإفتصاد والسياسة والمجتمع والناريخ ومنطلبات المصر، من منطلق الإسلام ذاته، لأنه عقيدة متكاملة، لكل زمان ومكان.

٢ أن بُطُهُر الفكر الإسلامي من عناصر الجمود والركود،
 سواءاً الني لصفت به عبر عصور النخلف، أو الني أدخلها
 الإستعمار .

٣ أنّ بصبح الإسلام ثفافة الجماهير، كل الجماهير، وأن بخرج من إحتكار بعض المناجرين بالدين، والذين جعلوا من الدين دكاناً للإرنزاق، بروجون به أفكاراً حسوها ديناً عن علم أو جهل،

| إسم الكتاب : دين ضد الدين         |
|-----------------------------------|
| اسم المؤليف ، د. علي شريعني       |
| إسم المترجم ) حيدر مجيد           |
| تصحيح لغوي وفهرسة ، محمود البدري  |
| مراجعة وضبطء حسبن شعبب            |
| يتضيد وإخراج ، حوراء محمود البدري |
| الصبيم الثلاث ، New Moon Ray      |
| الطبعة الأولى ، ١٤٢٣هـ ١٣٠٠٣م     |

\*

ليُسقطوا الأحداف الساحة للدين الحقيقي(1).

وتعييراً عن هذه الأفكار جاء كتابه هذا بدين ضد الدين - أو 

اللدين ضد الفين الذي يعتبر من أقوى كته - وأخطرها - ليكون 
حلقة رئيسية في منظومة شريعتي الفكرية ، والتي نعمل على إمرازها 
من خلال مشروعتا الفائم ل: ترجمة ونشر الأعمال الكاملة للدكتور 
على شريعتي ، وقلك بالإتفاق مع مؤسسة نشر أنار الدكتور في 
إيران ، يعوجب عقد موقع حسب الأصول الفاتوتية ، والذي أصبح 
قيه دار الأمير للنقاتة والعلوم - بيروت يملك الحق الحصري 
يترجمة وتشر آنار الدكتور شريعتي باللغة العربية .

وتحن إذ تطرح هذا الكتاب للنشر، تتوجّه بالشكر الجزيل للمترجم الأستاذ حيدر مجيد على ما يقله من جهد جهيد، في ترجمة هذا الكتاب، والذي بأتي بعد ترحمته للكتاب الأول التشيع العلوي والنشيع الصقوي - ليضيف للمكتبة العربية متارة أحرى من مثارات الدكتور شريعتي، وتحن والقواء الكرام بانتظار الإتهاء من ترجمته للعمل الثالث وهو - كتاب معرقة الإسلام - ينصه الكامل، والذي سيصدر قرياً يعوته تعالى .

أخيراً تدعو الله سيحاته أن يوقفنا لأداه هذه الرسالة، معتمدين عليه رحده، عليه توكلنا وإليه نُتِب.



(1) يتصرّف من محلة الشهيد العقد(٢٠) تاريخ ٢٧/١/١/٢٧م . من ٢٤.

# قالوا في شريعتي

# الإمام النمينس (قده)

القد أنارت أذكار الدكتور شريعتي المخلاف والجدل أحياتاً يبن العلماء لكنه في تقس الوقت لعب دوراً كبيراً في هداية الشياب والمتعلمين إلى الإسلام الالم

# السيّد أحمد الخميناس

إنّ ما قدّمه الدكتور شريعتي كان عظيماً، يحيث يتعذّر عليّ الأن الإحاطة يه، الآنه في الواقع كان ولا يترال معلم الشورة الاسلامة

 <sup>(</sup>١) من فلام الارمام المحمدية (رمل) و رامع كتاب الحريض ورحهان صفحة ١٩٤٤ ، تأليب حميد أحمدي، والعمادر عام ١٩٦٥ هـ. ش، على شركت معهمي انشاؤ (التأشر)
 (١) مصدر عارب الركتاب كتابين رة، سوم (مراسم در سول دكتر على شريحي، أدر ما، ٢٥٥هـ من / ١٩٨١م)

المستغربين والتابعين للأجنبي ولكل ما يأني من الخارج، حيث كانت علاقته بالأمة فوية وكان متفاعلاً معها . . يستلهم منها ويخاطبها وكان ذلك دأبه وديدنه (1) .

# الإمام السيّد على النامنني (1)

في الحقيقة كان الدكتور شريعتي موالياً، صلب العقيدة وعائمةاً لكل ما هو مقدس في الإسلام، وذلك ما لمسته منه عن قرب، وليس خلال ما أشبح عنه، أو ما فائنه عنه النيارات الفكرية في حقه، وهنا يمكن أن نستند في نقيبمنا للدكتور شريعتي على نقطة مهمة، وهي من خلال مواجهة للنيارات الفكرية الأخرى في ساحتنا، وكانت هذه الثيارات نقد مدأت عملها من خلاق ثلاثة محاوره وهي مواجهة المحس الوطني، ومواجهة كل ما هو إسلامي، ومحاولة نقيت الأمة. وكانت نلك النيارات نقدم بحسب انجاهانها، ولكن الدكتور شريعتي لما ظهر على ساحة الفكر الملتزم اختلف مع نلك النيارات في عمله سغدار (١٨٠ درجة، مما يعني أن الدكتور شريعتي كان له ارتباط ذوي بالإسلام، وأنه كان على طرقي نقيض مع حثالة

 <sup>(1)</sup> الولي العقبه وقائد الجمهورية الإسلامية في إيران، وكان في أبام الثور، على معرقة وصلة بالدكتور شريعتي.

<sup>(</sup>۱) مصدو تارسي " ييزبانه هيجدلهيين سالكرد هدوت وشيادت دكتر علي شريعتي، الثانيز: كرد أورند، محمد علي أمير كل، إيرانا، وشنب، حمر، اد از روشتكوان وشريدي، ص ٥٥. ٥٧. شختراتي رهبر معظم إنقلاب در مدرسه عالى شهيد مطهري،

# الإمام السيّد موسى الصدر (۱)

الدي صلى على جنبان شريعني في اهشق ١٩٩٧م

كان لنا صديق، ومبل - فاند من فادة الفكر الإسلامي، هو الدكتوو شريعتي، نوفي في هذه الفترة الأخيرة. وفي االرسالة، الني سنطيع إن شاء الله بعد يوسين أو ثلاثة، يوجد له نعي وصورة، والعدد الفادم من الجريدة سيخصص له بإذن الله.

أحبيت أن أنقل للإخوان، صووة عن هذا الرجل، وألفي بهذ، المناسبة صوءاً على البعد العالمي لحركتنا.

(١) البيد موسى الصدر عني عن الثعريف، أسس حركة المحرومين في لمان والمحطس الإسلامي الشيعي الأعلى الذي ترقبه و وكان له المرور الأحم مي الملاق وتشريع المقاومة المسلحة صد وإسرائيل، وومع مسار إلى شرف المنشى بأمي أن يعرز إلا على أبدي الموسية ومن هذا المدل عمل الإمام المهشر على ماء الفاعدة الإيمانية العربية على المستوى اللسائي، وناضل إلى حالت الإمام الخميتي الذي كان يعيره إيناً من أبنائه.

مدًا التمن أهلاء حاء مي الإحصال التأميني الحاشده الدي أنامه الإمام اتصدر تابيناً للدكور على شربتين في الكلية العاملية في بيروت، وعلى أثره سحب الشاء المشور الحسية الإيرانية من السيد الصدر.

الدكتور شريعتي، أبو، رحل دين غير معمم، إسمه الشيخ محمد نفي شريعتي، وهو وجل قاضل أسس مؤسسة في خراسان اسمها "مجمع الأبحاث القرأتية!. وأنا ألغيت محاضرات هناك، فيل عشر سنوات نفريباً.

الدكتور شريعتي، هو إيراني فروي من فرية المازينانا في إيران، فرب الكريرا يعني الصحرا، في إيران، تخرّج من جامعة السيوريونا، واختصاصه اعلم الإجتماع الدينيا، وعاد إلى إيران، وكان يعطي دروساً في جامعة خراسان، ثم في جامعة طهران، ثم نحول إلى داعية ديني.

له أكثر من مئة وحمسين كتاباً. كتبه، محاضراته، في الواقع، محاضراته أربع ساعات، خمس ساعات، ست ساعات، سبع ساعات إرتجال، تسحل وتطبع ومكذا.

أديب شامخ، فكره إسلامي مضائي منفضح، إسلامينه، وطيفينه، وموقف رحال الدين، لم نجعل من دعوة الدكتور شريعني، دعو، محافظة، رجعية، يمينية كما هو النقليد، لأن الدعوة الإسلامية، نعتبر في كثير من الأوساط، دعوة محافظة على الأقل، لكن دعوة الدكتور شيعتي للإسلام، دعو، نقدمية، ثورية، نضائية، أو ما يسميه نحن دائماً في إجتماعياتنا، دعو، حركية، وليس دعو، مؤسسانية، يعني ليس الإسلام، دكاناً يجب أن تحتفظ بمكاسبه، وتأخذ لأجله من الناس، وتسخر الناس لخدمته، كما حصل بالنسية للمؤسسات الدينية.

المؤسسات الدينية البوم، لها أموالها، ولها أوفافها، ولها وجالها، ولها شؤونها وبرونوكولانها، ولها خصوماتها، ولفاءاتها، ولها مكاسبها. نماماً مثل الإنحاد السوقياني أو الصين، بعدما نحولوا إلى دول، ونسوا كونهم حركة إنقلابية عالمية. فبدأوا بفكرون بالإحتفاظ بهذه المكاسب، بعكرون بالاحتفاظ بمكاسبهم، ولأجل الإحتفاظ بهذه المكاسب، بجب النحائف حتى مع الشيطان، أو مع نصف الشيطان، أو مع الشيطان، أو مع الشيطان بالنالي، فترى أن الصين النميوهية اليوم نلتفي مع الفوى البمينية في العالم للإحتفاظ بمكاسبها وللمنافسة مع الإنحاد السوقياني، والإنحاد السوقياني نفس الشيء.

إذا حركة إنسانية، في مرحلة من المراحل كثيراً ما نتحول إلى مؤسسة، منى؟ عندما نشيح، الحركة في بدايتها شابة، ناشطة، متحركة، تُخبف، نفتحم، تنقدم، إلى أن نتهي أنقاس المؤسسين، فنشيخ، وتفكر كيف تحفظ راسها، ولا نصطدم مع الناس، تتحالف مع هنا، وهنا، نفكر بالإحتفاظ بالمكاسب.

الذكتور شريعتي، في أحد كتبه، يقول: في فرنساه رحت أشنري مجلة قجون أفريك Jeune Afrique ، نوحدت أن الأمن الفرنسي قد جمع نسخ هذه المعجلة الفتية الإفريقية، فلت في نفسي: يا سبحان الله! فرنسا، معفل الحريات، مركز حميم أنواع الدعوات، من الشيوعية المنظرية، إلى الترونسكية، إلى غير ذلك، إلى البمين إلى الوجدائية، والوجودية، وكل أنواع الفكر؛ كيف فرنسا هذه نخاف من مجلة اجون أفريك؛ فتجمعها من السوق؟

السبب أن هذه مجلة شابة، حركة جديدة، نفنحم ونُخيف، بينما الحركات الأخرى كادت تتحول إلى مؤسسات لها وجودها.

طبعة الدكنور شويعني، كان أحد فادة الفكر الإسلامي في العالم. أفكاره فيمة جداً، وكان بحضر درسه الأسبوعي، حوالي حنة آلاف طالب وطالبة جامعبون أو متخرجون، في مؤسسة معبنة باسم «النادي الحسني للإوشادة.

طيعاً خووب من قبل الحكم في إيران، وخورب أيضاً من قبل مجموعة من وجال الدين، الذين بعنبرون الإسلام حكراً عليهم، ومبراته من حقهم، وهم وحدهم بقهمون الذين، ولا بحق لاحد أن يقهم غيرهم.

هذا الرجل بالفعل كان مصدر الإلهام، والنفكير والعطاء لكثير من الحركات الإسلامية، من جملتها حركتنا. وتحن سنحاول؛ بإذن الله، بالإضافة إلى العدد الفادم من «أمل ووسالة»؛ أن تخصص عدداً تلخص فيه أفكاره، ثم تترجم وتطبع أفكاره وكتبه ومحاضراته، حسب النسير وفي حدود الإمكان، في لبنان، بإذن الله(1).

بدون شك، إن النبار الذي كان بحضرم وبكرم الدكنور شريعني، كان نباراً ساحفاً، نفرياً الشبيبة المسلمة في إبران، وهو الذي جمل النبار الإسلامي في إبران أفرى من النبارات الحزيبة

 <sup>(</sup>١) السيئد موسى المدفو كان أول من نفل كتب شريه من ومعاضراته إلى اللغة العربية و وأول كتاب كان الشهادة والذي تصا بإعادة نشر، منذا العام ولكنه – السيئد موسى الصدر . رفض حيثها وضع اسعه على الكتاب كمشرجم أن ممرّب (الناشر).

الأخرى. بعني الجامعة كانت ببدهم، والنائير الإسلامي كان عميناً في المجتمع الإيواني، حتى أن الشيوعبين استسلموا للحكم، ويفيت الحركة الإسلامية نقاوم وندافع ونناضل.

الدكتور شريعتي، من خسائر الفكر الإسلامي، والفكر الحركي، الفكر النضائي المعتمد على الإيمان بالله سبحانه، ولذلك نحن نعتبر، ففيدنا رخسارننا، ونكرمه في هذا اليوم، يوم علي، مولاء ومولانا، ونيعث إلى روحه أيضاً، لؤاب الفائحة)(1).

# الشميد الدكتور مصطفى شجران (۱)

رفيق الإمام موسى الصدر في لينان وأول وزير دفاع بعد التصار الثورة

. . . وأنت أبها الرب الكبير فد منحننا (علي) لنعلمنا طريق

(١) بعد إنتاضة الشعب الإيراني العسلم في (٩/ ١/٩٣/ ١٩)، ذهب الشهيد مصطفى شمرانا(١٥) إلى مصر (في عهد الرفيس جمال عبد الناصر) لتلقي تعريبات على حرب المصابات، ربعد إجال نظلت العروزة التعريبة أخذ على عائمة تعريب المتال المحياطين الإيرانيين خارج العلاد، ونقارأ المعرفة بالإجتماعي الذي يتميز به لمثال نقد وصد في صوب لبنان محلة ماسية لشاطاته والتي شارك فيها العديد من تاذر ورحال الثورة وصهم تبيل الإمام الخميني (رض) السيد احمد الخميني (رصه الله)، وتمكن مع الإمام العدير (أعاده الذ) من تأسيس «حركة المحرومين» والتي سشيت قيما بعد ما حركة المراء.

عاد إلى إيران بعد انتصار النورة الإسلامية، فرضح حجر الأسامى لمؤسسة حرس الثورة الإسلامية من حلال تدريب أول محمومة من الحرس، كما انبرى هن طريق توقي صحب مساعد رئيس الوزراء الشؤون الثورة، لحل المستاكل التي كانت تواجه التظام الإسلامي. عبّد الإمام الخميش شخصياً وزيراً للدفاع.

إنتخب تاتياً عن طهران في إنتخابات أرك دوقة تصطف الشورى الإسلامي، ثم عيته. الإمام الحسيني ممثلاً عنه في مجلس اللفاع الأعلى.

(۱) مديرة الإمام الصدر . الجزء ١١ ص ١٥٤ عداد رتوثيق يعترب صاهر . دار
 بلال ـ ط١١ سنة ٢٠٠٠.

العشق والفداء وطريفت، ليحترى فالشمع وينبر لنا الدرب، وها نحن نفدمه لك كأفضل هدية ليستفر عندك ويبدأ حبانه الخالدة في ملكونك الأعلى.

فسمأ بالعدل والعدالة، أنك علي شريعني كالموج المتلاطم نغلي في نداءات المقلومين ضد الظالمين ما دام الظلم والإضطهاد يُعَلَّل كاهل البشر(١٠).

وقام يتأسيس فيادة حرب الصعابات في مدية الأهوال عند بند الحرب مع الحراق، جرح مي سيادان الحرب عام ١٩٨٠م، ثم عاد الى الجبهات بعد ثـقائه. استشهد في ٢١ حزيران عام ١٩٨١م، هند إصابته بشغلية قليمة مدقعية في جهة الحرب بمنطقة المدخلاية. (الناش)

## مغدّمة الطبعة الفارسية

يسم بالله الرحسن الرحيم

الهدف من نشر هذه السلسلة هو أن نقوم . بعون الله . بتحرير وطباعة كل نناجات الاسناذ الشهيد الدكنور على شريعتي ، المسموعة فيها والمقروءة ، سواء نشرت من قبل أم لم ننشر بعد ، وذلك باسلوب ينوخي الدفة والأمانة وبأخذ بعين الاعتبار جميع التعديلات والأرا، الني استحدثت لديه دون أدنى نصرف في ما هو المأنور عنه .

ومن هنا، فإن جميع كتابات وخطابات الاستاذ الشهيد والني طبعت بلا اشراف منه، سوف بصار إلى اعادة طبعها بعد مطابشها مع الأشرطة والمذكرات الأصلبة، مراعاة للأمانة العلمية وتفادياً لحصول سوء فهم أو نوظيف.

نسعى إلى نبوبب المطالب ونشر ما كان منوزعاً على كراسات صغيرة أو متوسطة ، في كناب واحد ونحت عنوان واحد ، محفقين بذلك احد أماني اسناذنا الشهيد «نراجع لهذا الغرض وصيته المنشورة في سلسلة الآثار ـ العدد ١».

كل كتاب أو مجلد سوف بنضمن في أخره فهارس شاملة الأعلام والأمكنة والمصطلحات والمفاهيم. أن مهارة وحنكة استاذنا

الشهيد في استخدام المفاهيم والمصطلحات الموجودة في نرائنا الاسلامي الايمديولوجي وأبضاً في الثقافات والمدارس الفكرية الأخرى، هو احدى الباقبات الصالحات لاستاذنا الشهيد، وبالنالي فإن النمتن في هذا المجال يعد أمراً ضرورياً لمن بريد أن يوفق إلى النعرف على أفكار هذا الرجل الكبير واستشراف منبنيانه الفكرية والعقائدية والتورية، والاستفادة من هذا الرصيد النربوي الفني.

بشار إلى اننا فد نورد بعض الإشارات مدعومة بذكر مصادرها. فيما ادًا أفنضت الضرورة، وذلك في قسم الملاحق.

جدير بالتأكيد والملاحظة أن الملاحق نمّ اعدادها من مكتب النشر، وعليه فهو يتحمّل مسؤولية كل الأخطاء والهفوات والقبصور الذي يمكن أن يسجِّل عليها.

على أمل أن بعنر طلاب الحق وأصحاب الفكر الحز الملنزم في هذه السلسلة على أسلم نناجات الاسناذ الشهيد وأكثرها نقاء وأصالة.

#### ملاحظات الناشر

بشنمل هذا الكتاب على ثلاثة أفسام أصلبة وفسم رابع خاص يالملاحق بنالف بدوره من أربعة مواضيع.

أما الأفسام فهي كالتالي وحسب النرنبي:

١ ـ الدين ضد الدين ـ وهو عبارة عن محاضرة في لبلنين

ملائمة الطبعة الفارسية

متوالبتين ألقاهما الاستاذ الشهيد في صبف ١٩٧٠ م في حسبنية الارشاد بطهران، وقد تم نحويل هذه المحاضرة الى نص مغروء في حينها وباشراف من الاستاذ نفسه. ومن هنا فقد أجرى المكنب مفارنة بين النص المحزر والكلام الموجود على الشريط واكتفى باجراء يعض التعديلات الضرورية.

٢ - أبتاه، أماه، نحن منهمون - وهذا الفسيم هـو فـى الأصـل محاضرة أبضاً الفيت خريف عام ١٩٧١ م فى حسبنية الارشاد أبضاً، بعدها اجرى الاستاذ بنفسه تعديلات وأضاف لها أموراً أخرى ونشرت سابقاً على هبتة كتاب.

٣ ـ نعم، هكذا كان با أخي ! ـ هذا الفسم محاضرة أخرى ألقاها الدكنور النسهيد خريف العام نفسه (١٩٧١ م) وفي نبفس المكان (حسينية الارشاد بطهران)، ومن نم أدخل عليها اضافات وتعديلات وجاءت نوضيحاته على منن المحاضرة المحزر.

الملاحق، وتتألف من الأمور التالية:

الف: توبنيي، الحضارة والدين \_ وهي عيارة عن حوارية كتبها الاسناذ بنفسه، وبيدو أنه أعذها في ضوء حوارات حرث ببنه وبين توبنيي في مشهد. ومما بازم ذكره أن هذه المقالة نطبع لأول مرزة، وتاريخ كتابنها غير معلوم.

ب: وداعاً يا مدينة الشهادة ـ وهي مقالة كنبها الدكنور في أواخر

شناء ۱۹۷۲ م بعد ان حرم من مواصلة الندريس في جامعة مشهد .

ج : لولا البابا وماركس ـ مقالة منه لا يعرف ناريخ تحربرها.

د: ندوه للإجابة عن الأسئلة والاشكالات: وهذه الندوه كما بظهر من اسمها عبارة عن مجموعة اجوبة عين اسئلة واستفسارات وانتفادات موجهة الى حسينية الارشاد بنحو عام والى شخص الاستاذ شربعني على الخصوص، وتتألف من فسمين، الأولى انتقدت بتاريخ 1/٢/١٤ م وتحدث فيها اشخاص آخرون ممن لهم نشاط في الحسينية، وحيث أن الحوارات مترابطة، أثرنا ابراد كلمات بقية المشاركين في الندوة الأولى مع ابراد اسمائهم.

في الخنام ، بشار إلى النفاط النالية:

 ١ ـ في كل مورد نضطر فيه لإضافة عبارة ربط أو نوضيح فاننا نضمها بين حاصرين من نوع [ ].

 ٢ ـ في الموارد التي بنعلر علينا تشخيص كلمة (من مقال أو شريط) أو حنى حدسها بصار الى وضع العلامة النالبة: "... ع".

مكتب ندوين وتصنيف سلسلة نناجات الشهيد اليكنور علي شريعتي آذار / ۱۹۸۲ م

#### كلمة بخصوص النرجمة

مقذمة الطبعة القارسية للسا

 النسبة للقسم الثاني من الكتاب أي محاضرة (أبتاه أماه نحن متهمون) فلم نفم بنوجمته في هذا الكتاب لأنه منرجم ومنشور من قبل، رسيصدر عن دار الأسر بكتاب سنفل.

٢ ـ عزفنا عن نرحمة الفسم الأوّل من الندوة الواردة في الكتاب لاشتماله على أفوال وكلمات أفراد آخرين، ولم نكن هناك ضرورة ملحة لايراد كلام الاسناذ الشهيد فيها وذلك ان الندوة النائبة التي خصصت للاسناذ وحده نكاد تكون مشنملة على كل ما أورده في الندوة الأولى فلم نر داعباً لنطويل المسافة على النارىء.

٣ ـ من المناسب الننوبه إلى أن الكتاب يشنمل على أفسام متباينة من حيث الأصل فيمضها محاضرة وبعضها مقالة وبعضها حوار في ندوة الأمر الذي فد ينعكس على أسلوب الكلام وبالتالي النرجمة. ثلا أفضى النتوبه .

المترجم

# الدين ضد الدين

موضوع حديني لهانين اللبلتين هو (الدين ضد الدين).

وربعا ببدو هذا النوان غامضاً، وهذا القعوض ناجم عن فناعة هامة لدبنا بأنّ الدين كان دائماً ضد الكفر، وإن المحركة استمرت تاريخباً مين الدين واللادين، فبكون النعبر ب(الدين ضد الدين) منطوباً هلى قدر من الغموض والفراية والاستنكار، ببنما فد توصلت اخبراً وربما من فبل ولكن لبس بهذا المسنوى من الوضوح - الى ان الحفائق الثاريخية تؤيد عكس النصور الآف الذكر وإن الدين لم يكن يواجه إلا بالدين، خلافاً للتصور الساذج الذي نحمله البوم.

بدة انبر الى ان الحديث عن التاريخ هنا لا يبراد منه المعنى الاصطلاحي النبائع والذي يعيّر به عادة عن تاريخ ظهور الحضارة أو اختراع الكتابة. بل أفصد بدا بة العباء الاجتماعية للنوع الانساني على وجداً الأرض. وفي ضوء ذلك فان الناريخ الذي اتحدث عنه نعود بدا بانه الى نلائين أو أربعين وربعا خمسين الف سنة، يسينما النباريخ بهمثنى بداية المدنية واختراع الخط لا يتمدى قندم سنة آلاف عنام.

الأرض والاجتماع والبحث في الفصص والاساطير الفديمة بما يوفر لنا علماً أجمالياً حول حياة الانسسان بأجبياله الأولى ومنهجه الحبياني والعفيدي.

فعلى مدى هذا الناريخ الذي فلنا أن بدايانه وصلت البنا عبر المحكابات والأساطير وكلما افترب الزمن نحونا أصبيح في متناول أبدينا مستندات وونائق بشأنه ، كان الدين هو العدو اللدود المناوي، للدين السائد، وذلك أن المجتمعات البشرية في جميع مراحلها لم نخل من دين ابدأ، أي أن التاريخ لم بحدّثنا عن مجتمع عاش بدون دين، في أي مرحلة من مراحل التطور الاجتماعي، وفي أي نفطة على وجه الأرض.

صحيم، اتنا ربعا تصطدم في القرون السنأخرة ... حسبت تست مظاهر المدنية والفكر والقلسفة ... بأشخاص ينكرون وجود الخالق أو المعاد، غير ان هؤلاء الاشخاص لم بحدث في وفت من الأوقات ان بر تفوا الى مسنوى طبقة او فئة اجتماعية معنذ بها. وحسب فول كارل: (فإن التاريخ ضمّ بين دفّنيه مجتمعات عاشت وانفرضت ولكن هذه المجتمعات كانت ذات نظم ديني بشكل عام).

ان المحور الذي بنوم عليه مجنمع مّنا، هـ و ايـمانه الديـني ومعتقدانه المذهبية، حتى ان العظهر الخارجي للمدن بـعكس حـقيقة الوضع الروحي للمجتمع الموجود فيها.

لاین ضد الدین

خلال القرون الوسطى، وفيل ظهور المسيح، كانت المسدن في القرب وفي النبرق تتألف من مجامع من الدور والعباني نينى على نسس معين وبالاستناد الى معايير طبقة أو فبليّة بحيث يكون لكل قببلة أو طبقة، محلة محددة تفنرب أو نبنعد عن مركز المدبنة حسب المكانة الاجتماعية الني تتمنع بها تلك القببلة أو الطبقة، وعلى أي حال فان الاسما مشركاً بمكن ملاحظته في المدن المنحضرة، شرفية كانت أو طربية، كونها نحمل طابعاً ومزياً، أي أن نظم المدبنة لا بكون اعتباطبا لم بنطوي على دلالات معينة، وفي الغالب ينم إبراز هوية المدينة من هذا الأمل طربقة بناء معيدها. طبعاً هذه الحالة أخذة بالزوال والاتقراض هذه الأبام. فمدبنة طهران مثلاً ليس لها طابع رمزي، بممنى أن ظربقة تنظيم مبانيها وشوارعها لا نستند الى محورية معينة، لا دبنية ولا غير مورة جويذ سوف بنجلي فيها بوضوح الطابع الرمزي للمدبنة، حبث صورة جويذ سوف بنجلي فيها بوضوح الطابع الرمزي للمدبنة، حبث نرمز الى هوية المدينة ونمثل بطافتها الشخصية.

والسؤال الذي يطرح الآن، لماذاكان بناء المدن يتم يهذ، الطربعة الرمزية؟ والجواب واضع، فإن أي حضارة أو دولة أو مدبنة لم تكسن نفوم في السابق إلا على أساس ومرتكز دبني. بمكنكم ملاحظة جميع الكتب الموجودة لدينا حول ناريخ نشوء المدن مسئل: (ناريخ فم) يمعنى عدم الاعتفاد بالله وبكل ما وراه الطبيعة والعالم الآخر. ببنما اذا أنهنا نظر: على تاريخ الاسلام ونصوصه القديمة بىل ناويخ جميع المفاهي والاديان بتضع لنا أنه متى ما جرى الحديث عن الكفر فليص يغنون بذلك الحالة اللادبنية. وذلك أنّ حالة كنلك لم بكن الها وجود أصلاً.

وعليه فالكنر هو نوع من الدين أبضاً، بطلغه أهل الأدبان عادة على من لا بننحل نحلتهم ولا بدين بديانتهم. ولهذا فد ننظابل الإطلاقات ما بين أهل دبانتين فبعنبر كلَّ منهم الفريق الأخركافراً.

والعاصل انه متى ما ظهرت دعوة دبئية. سواء على صعيد تاريخ
 الأدبان الابراهيسية أو على صعيد المذاهب الغربية والشرفية ويأي نحو
 كانت، فهناك فضينان اسأسينان؛

الأولى: إن هذه الدعوة الدينية تظهر على رغم وجـود الدبـانة السابقة بل لمواجههها.

والنضية النانية: أن الدبانة القديمة وأهلها سوف بكونون أول من يشرك الحرب وبعلن المواجهة ضد القادم الجديد.

وحبنك قنحن الأن بإزاء فضية في غاية الأهبة، من شأنها ان نحل أهم المشكلات المعاصرة على صعبد إصدار الأحكام بواسطة الشخصيات المستنيرة في عالمنا هذا، وتسمم في الشحليل الملمي و (تاريخ بزد) و (نضائل بلغ) و (تاريخ يخارى) و (ناريخ نبسابور) وغيرها ... سنجدون ان جميع نلك الكتب تنق على ارجاع ظهور المدينة الى وازع ديني أو مناسبة مذهبية، كأنهم غير ضادرين على التصديق بأنَّ مدناً كبيرة كهذه يمكن أن نرى النور دون ان بكون وراء ذلك عامل ديني أو معنوي، فلا بذمن وجود نبي مدفون في المنطقة الني نوجد فيها المدينة، أو شخصية دينية صالحة، أو حتى وافعة دينية من ظهور معجزة أو غيرها. خلاصة الأمر انه لا بذ من اقتراض ميور ديني وعندي لوجود مدينة أو نشو، كبان حضاري، وهذا يكنف عن حفيفة منادها أن المجتمعات الانسانية القد بعة، وعلى اختلاف أنواصها وانما طها، كانت تأتلف على أساس عنصر سننوك هو (روح الدبن) السوجود؛ في ضمير الانسان النديم مهما كان توع المجتمع الذي بننمي الربة، طغياً أو فبلياً، حضرياً أو بدوياً

وفي ضوء ذلك فإن ما تفهمه البوم من كلمة (الكفر) من عدم الاعتفاد بما وراء الطبيعة والله والعماد والنيب والمقدسات، لبس له واقع موضوعي، وذلك أن جميع ابناء البنسر متغفون على الابسمان يهذه المهاديء والأصول العامة. وأما المعنى الذي نفهمه البوم من (الكفر) بعضى الملادين فهو معنى مستحدث وطاريء، ويسمود الى القرنين أو التلات فرون الأخيرة، أي فترة ما بعد الفرون الوسطى، وهو معنى فام النفرب بتصديره الى الشرق كبضاعة فكرية. في ضواتها أصبح الكفر

وهو حكم لم بأت جزافاً بل على أساس مفردات وافعية وأرفام علمية وتجارب تاريخية منكرود. إن هذا الحكم لبس حكماً نحسفياً ناجماً عن حقد وكراهية أو جهل مطلق، وإنما هـو حكم مستند الى ميررات علمية ومشاهدات عبنية ووفائع اجتماعية وناريخية مدعومة بأداد وأرقام.

ومع ذلك، فأنا اعتقد ان هذا الحكيم غير صائب، وذلك لأن أصحابه وفعرا في الخطأ ذاته الذي وفعنا نحن \_أنصار الأديان \_فيه، وذلك في عدم الفرز بين الدينين، ونخيل المواجهة بين الدين واللاد بن، فتميل اولا ألى انبات الدين بشكل اجمالي عام ومن نم ننغل الى انبات دبننا بشكل خاص، وهذه منهجية خاطئة في البحث، هذا الخطأ وفع فيه المناهضون للأدبان في اوريا في الفرنين الأخيرين خاصة الفرن التاسع عشر حبث بلغت فيه موجة المناهضة للدين أوجها في اوربا. والسبب علم قدرنهم على الفرز بين شكلين من الدين مع شدة الاختلاف بل والتنافض والنخاصم الدائر بينهما على الدوام، وبالنالي اصدروا حكمهم بناه على وفائع وأرقام حسّبة وواقعبة لمسوها من خلال الشط الآخر

دين هند الدين \_\_\_\_\_\_\_ ٢٩

عدّوا الحكم على الدبن بعطلق اشكاله دون ان بدعروا بأن الحكم الذي أصدرو، بنطبق على نصف الحديثة وبهمل نصفها الآخر، بل ويتجنّى عليه، وذلك لأنه تمه نعط آخر من الدبن يسختلف اختلافاً جوهر بأ عن النمط الذي اصطدموا به ويسمارسات أنباعه، وهذا الاختلاف بنسحي على جميع خصائص وصقات كل نسط بحبث لو أردنا البات صفة لأحدهما نعين نفيها عن الآخر.

وأود الاشارة هنا الى نقطة في غاية الأهمية، وهي انتي ربما أليجاً الله استخدام نفس المصطلحات المتداولة بيتنا، ولكن اعني منها معنى غير المعنى الرائج والشائع، لذا أرجو من الأخوة أن لا بسارعوا الى فهم المصطلحات وفن ما هو مر نكز في اذهائهم ومن نم بصدروا أحكامهم على خلاف المعنى الخاص بي والذي أريد، من الاصطلاح الوارد في كلامي، وسوف ألبعا الى نحديد المقاهيم التي أعنيها من المصطلحات التي اكثر استخدامها، نحنباً من وقوع ليس او خلط بين معنيين معنيين متايرين نعاماً، وهذ، الاصطلاحات هي: الكنر والنسرك وعبادة الأولان.

الكقر

الكفر بمعنى السنر والتغطيف وهو من الزراعة حبت تزرع المحبة

ومن ثم تغطى بالتراب. ووجه الاقتباس ان الكاقر بنطي على الحفيقة الناصعة في فلبه لأسباب وعلل كالبهل والانتهازية. والكفر ليس بممنى تنطبة الدين باللادين بل بعثى نغطبة الدين بواسطة دين آخر.

#### الشبراي

هل بعني الشرك عدم وجود الإله؟ كلّاء أذ المشركون لهم آلهــــذ أكثر منا المشرك ليس هو الشخص الذي لا بزمن يسالله أذ لا وجـــود لشخص كهذا.

ومن السلوم ان الذين وقفوا يوجه عيسى وموسى وابراهيم هم مشركون ولبسوا المحدين. فسن هم المشركون اذن؟ بالطبع ليسوا اشخاصاً لا يؤمنون بالربه بل على العكس هم شنة يسؤمن افرادها بأرباب كنبرين، وعليه لا يمكن من الناحية السلمية اطلاق وصف المشرك على افراد عديمي الاعتفاد الديني، وذلك لأنّ المشرك بعتقد يوجود معبود، بل اكتر من معبود، وهو يؤمن بعبودينه لهذا المعبود وبعنفد بنأثير، في مصبره ومصير العالم الذي يعبس فيه، وهو يسمنك تظرة الهية علما للدينا للنظرة.

وعليه فمن التاحية الحشبة بعدّ المشرك انساناً منديناً وان اخطأ الهدف من حيث المصداق وسلك طربقاً مقلوطاً. وواضح ان الدبس

لدين ضد الدبن \_\_\_\_\_\_

الغلط شيء واللادين شيء آخر بخنلف عنه اختلافاً جوهرياً. وحبئنذ بمكن التول ان الشرك دين، يل هو أفسدم انسواع الأدبسان فسي حسياة المجتمعات البشرية.

## عبادة الأوثان

ان عبادة الأوتان لون خاص من ألوان النسرف وليس شيئاً مرادقاً للشرف قالشرك عنوان لدين معروف على طول الناريخ، وعبادة إلا وثان كان شكلاً من أشكال هذه الدياتة قبي احدى مراحلها الناريخية. ولك ان نفول ان عيادة الأوثان هي قرفة من فرق النسرك بنيز اتباعها بأنهم يصنعون التماثيل والأصتام إمّا لكي يعبدوها أو لكي يتغيروا بها الى المعبود الأصلي و بعنبروها واسطة بينهم وببنه، وعلى اي حال فانهم يؤمنون بأنّ له قدرة نأثير على مجرى الحياة يشكل أو

غير ان القرآن عندما بهاجم (المشركين وعبدة الأوثـان) وبننقدهم بسنفيد من الفاظ عامة وذلك نحسباً من ايفاع الناس بالخطأ الذي ونعنا الآن فيه ولكي لا يُفهم من القرآن ان الاسلام فام لمواجهة خصوص هذا التمط من الشرك بالله \_نعط عيادة الأوثان \_بل ان التهضة الدبية التي فادها الذي نستهدف الاطاحة بكل مظاهر الشرك مهما كان مصطلحات مألوفة ومنداولة على صعيد الاسلام وتراثنا الأدبي). لأدبان والحركات الترجيدية.

في احد خندفي المواجهة بقف دين التبوحيد وعبادة الله بعمنى العلم والارادة والخالقية والندير، هذا هي صفات الرب في جميع الأدبان الابراهيمية، الخالق لأنه خلق هذه العالم بأسر، والمدير لأن حركة هذا العالم تجري بارادته. وهو مربد له مطلق الحرية في العكم على الوجود، وعالم لأنه بسرف المرافأ ناماً على كل ما في الكون. في الوفت نفسه فإن هذا الربّ حدّد هدف الخلقة وغابة وجود العالم، ولقد كانت عبادة هذه الفوة المطلقة نمثل النسار الأعلى الذي رفعته جميع الأدبان الابراهيمية، وعرف به ابراهيم نسخصباً، وهذا الشعار الى عبادة فوة واحدة نافذة في الشعار بعني دعوة جميع بني البشر الى عبادة فوة واحدة نافذة في الوجود دو قدرة واحدة الوجود والاستناد البها في جميم مناحى الحيات

#### التوحيد

ان الدعوة المعروفة ناريخياً يدعوة التوحيد، لها بعد مادي بر نبط بهذا العالم، و بنمثل بأن من بؤمن بأن هذا الكون بأسر ، مخلوق بواسطة فو : واحدة . وان هناك فدرة واحدة تتحكم بأطراف هذا الوجود من مجنمه انساني أو حيواني أو نباني أو حتى الجمادات، دون أن بؤثر في هذا الوجود شيء آخر، آذاك بكون من شأن هذه الرؤية النوجيدية شكله ولونه. شأنه في ذلك شأن سائر الأدبان والحركات التوحيدبة.

اننا نغع في وهم كبير عندما نتصور ان الطرف المغابل اننا (ديس النمرك) بنجشد في شكل واحد هو عبادة الاصنام، في حال ان فوله نعالى: ﴿ أَتَعِدُونَ مَا نتحنونَ ﴾ يستبطن بنفسه رااردُ على هذا النوهم الابتدائي، وذلك اننا لو راجعنا الناريخ بطوله والجغرافيا بعرضها نجد ان البشرية لم تقتصر على نحت الصخر ومن نم عبادته، بمل نحتت لها مختلف الأمور، مادية أو غير مادية، نم تعلقت بها الى حدد العبادة، وهذه ظاهرة انسائية عامة عانت منها المجتمعات البشرية وتعاني الى الآن بصور مختلفة، بشكل عبادة الأونان نعو ذجاً منها طأبى وما زال بطبق في يعض المجتمعات الجنرية والاثر بقية.

﴿ أُتَعِدُونَ مَا تَتَحَوِنَ﴾ عبارة عن مبدأ عـام بتضمن نـعربة أ شمولها لأسلوب العبادة في دبن الشرك، ذلك الدبن الذي ظل بواكب دين التوحيد خطوة بخطوة على مرّ الناريخ، ولم بـنوفف او يـنقرض لافي عصر النبي ابراهيم ولا بعد ظهور الإسلام. يـل مـا بـزال فـانـناً وسيقى.

#### خصائص دين الشرك

(عدا بحث في ناريخ الأدبان، وسوف أبدل سميلي السمنخدام

الالهبة أن يكون لها انعكاس على صعيد العباة الانسانية، لأن من يؤمن يأنّ الكون عباوة عن امبراطورية واحدة بحكمها مصدو فوة واحد، وأن البشر خاضعون لإرادة واحدة وينتمون الى جنس واحد ولهم اله واحد نضمحل أمامه كل الوجودات والمظاهر والفوى الأخرى. أن من يؤمن بذلك سوف بنظر إلى هذا العالم نظرة كلبة يراء من خلالها كأنه جسسد واحد تتعكم فبه روح واحدة، وحين بنظر الى البشر براهم افراداً منساوين ومنما تلين لأنهم خلفوا ببد واحدة وعلى ونيرة واحدة.

هذا الدين النوحيدي هو أحد الدبانتين اللنين السرت لهما، وهو بقوم على اساس عبادة وب واحد والايمان بغوة واحدة مستنفذة في مصير المجتمعات الانسانية على طول التاريخ. وكما قلت فإنَّ من لواؤم نوحيد الإله نوحيد العالم ومن لوازم توحيد العالم نوحيد الانسان.

من جهة أخرى فان هذا الاعتناد البشري بمثل مبلاً فطر با نحو عبادة القوة الواحدة والابعان بالفداسة \_بحسب نعبير دوركابم(١٠-أو الابعان بالغبب بالتعبير الفرآني. والدليل عملي فيطر بذ هـذا الاعسناد

(۱) دوركايم (۱۸۵۸ - ۱۹۱۷)، عالم اجتماع فرنسي معروقه، كمان اسسناذاً في جامعة السوريون، كان دوركايم يعتقد أنّه يتمين على علم الاجتماع أن يدرس المجتمع كنوع خاص من الواقع الروحي، نختلف قوانينه عن قوانين علم النقس القروي، له عدّة مؤلفات منها، حول تقسيم العمل الاحتماعي»، «قواعد المنهج في علم الاجتماع»، «الأشكال الأزلية للحياة الدينية»، انظر، الموسوعة الفلسفية، ص ۲۰۰، ومدرحم)

وقطرية كل اعتفاد آخر هو دوام هذا الشمور ونسوثبته لجميع الافراد لجميع الأؤمان ما يدل على أنه امر غريزي. ولو أودنا ان نستفصي في اعماق الناريخ لما وجدنا أمة عاشت يلا دين ولا عبادة.

ان هذا الشعور والحس النعيدي الملموس في هذا الدين ينرجم الى معرفة بهذه الغوة المسرفة على العالم، وبالتالي النعرف على العالم محرفة بهذه الغوة المسرفة على العالم، وبالتالي النعرف على العالم المتعور التعيدي النوحيدي سوف بنجلى تاريخباً في واضع اعتفاد بهحدة البشرية بنتى ألوائها وأقوامها وطبقانها وأعراقها. ومن تم وحدة العن والقبمة والمنزلة.

وعلى الخط الآخر، سيفود دين الشرك أصحابه الى نسيجة معاكسة قينحول الشرك في كل حقية زسنبة الى عدو لدود لأديسان التوحيد يهاجمها او بتاومها وبحول دون انساع الرفعة الجمغرافسية او السكانية التى نمندً عليها.

لا نوجد فرصة للتطرق الى تاريخ الأديان بنفصيل بسسمرض مقردات وحفائق هذا الموضوع بشكل تام، غير أن بمفدورنا بحث دين الشرك من خلال دعوات الأنبياء الطام، وفي هذا السباق نؤكد لنا القصص الواود، في التوواذ والكتب المرنبطة بها وكذلك فصص الفرآن والروابات أن أعنى فوة جابهت رسالة النبي موسى وألحفت بها أشذ الضربات هي حركة (السامري) و(بلعم بن باعورا).

#### التسامري

يمد نجاح موسى في إنتاع فومه بالترجه لعباد: الله الأحد وهجر عباد: الأو ثان والدجل والوجودات الأسطورية التي كانت نمثل جميماً مظاهر لدين الشرف آذاك، في ذلك الوفت ظهر السامري ليحيي مس جديد سنة عبادة العجل بأن اعتم فرصة غباب موسى عن فومه قصتم لهم عيدلاً ودعاهم لعبادنه.

ذلك الرجل الذي نحت عجلاً بفية أن يعبد، بنو اسرائيل بدلاً من (يهوم) و (الله) لم يكن إنساناً لا دين له، بل عملى المكس كمان سبلمناً للمفهد، وداعبة للدين !

#### يلعم بن باعورا

هل كان هذا الرجل فبلسوفاً مادياً او ملحداً دهر با أو شخصية مثل منزلينغ أو شوينهاوو (الكانك بلح بن باعوراكان صاحب اعلى مفام ديني في زمانه، وكان كعبة المنذبنين وعموم النماس فعي ذلك الوفت. ومع ذلك فقد نهض لمعارضة دعود موسى النبي مستفلاً إيمان النماس

(1) آرثر شربتهاور، ليلسوف ألماني، ولد عام ١٧٨٨، ونوفي هام ١٨٦٠، مس أشهر كتاباته «العالم كارادة وكتصور» (العشرحم).

#### القريستون

انظروا الى عيسى امن كان سيب معاناته الطويلة والمصانب الني ظل بتعرض فها الى اللحظة الأخيرة، و بيز عمهم حالايادة التي نعرض فها، وغير ذلك من المعارسات الخياتية والتهم والاقتراءات الني وجههت اليه والى أمه؟ من كان وراء ذلك سوى القربسيين: أتباع واتصار الدين الفائم في ذلك الرسان، لم يكونوا ماديين ولا زنادقة ولا دهريين، بل هم أناس طلوا بعتقدون بدين المترك الذي جاء عيسى لاجتنات جذور،

#### · مشرکو مکة

وانظروا الى نبي الاسلام، فهل كان الاشخاص الذين عقدوا أوا. المعارضة والمناوء، له وسلّوا سيوفهم علبه في بسدر وأحد وهدوازن والطائف ومكة. هل كانوايدون دين أو لم يكن لهم حسل ديني؟ كلا! لا بمكن الفنور على شخص بينهم كان بهذ، المواصفات، كانوا جميعاً أصحاب عقيدة، حقيقة أو ادعاء، وكان شعارهم القضاء على النبي، على محمد بن عبد الله وأتباعه, بدويعة التهاكهم لحرمة بيت ابراهيم. ولأتهم صيأوا عن دين آبائهم وخرفوا الأصول والمنفذسات، انهم بربدون الفضاء على هذه الأرض المندسة (مكة) وتحظيم الأصنام النبي هي الراسطة بين الله وعباده. وعليه فالشمار الذي رفعته فريش والعرب من ورائها شد الاسلام والنبي هو شمار الدين ضد الدين.

ومن يعدالنبي، استمر هذا الشمار برفع ولكن بشكل مختلف، هذه السرّة بوجه علي واتجاهه الذي كان بحمل روح الاسلام الحقبقي ويسمى للحفاط علبه، من الذي واجه علياً أهل هم الكفاو ومن لم يكن لهم دبن، وهل كان الشمار المرفوع بدعو الى اتكار وحسود الله أو ان الاعتفاد بنمط آخر من الدبن في مواجهة التمط الأصبل، هر الذي أدى الى نشوب المعركة - ناريخياً -يين أل النبي وآل أمية ومن بعدهم أل

ان عبادة الله هي أمرز خصائص هذا الدين الاسراهيمي - وانسا اصطلع عليه بالابراهيمي كيما يتسنى لكم قهمه بوضوح - . فعلى سرّ الناريخ كان نمة دين توحيدي يدعو الى عبادة معبود واحد هو خالق كل الكون والمهيمن على كل شيء فيه وهو الذي يرسم الطريق للبشر بة يحماء و يبحد هدف الناريخ ويصوغ الفيم الإنسانية على معبار محدد، وهذا الدين يقف بوجه كل الحركات الماعية لمبادة الطاعوت من أبينا أدم الى اللني الخانم والى نهاية المطاف البشري. وبدورهم ينف عبدة

الطاغوت على اختلاف أصنافهم بمواحهه هذه المركة الاعتفادية الهي ندعو الانساق الى الاتقباد لتواميس الكون الكبرى والتسليم بإزاء الإيرادة الإلهية الحقة التي رسمت طويق الخلقة وحددت فهما هدقها (الطليم وغايتها النصوى مستمثلة بما في هذو لاء السيدة لا بألون جمهداً هاتوقوف يوجه دعوة كهذه السها (الاسلام) الا ويتمكدون وضع المراقيل يني طويق أهدافها.

يد أن هذا الدين الذي بد إلى الانفياد السطلق لإرادة الربّ، هو مني الرقت ذاته وللسبب ذاته بدعو الى الثورة والطغبان على كل هو مني الرقت ذاته وللسبب ذاته بعد نسائماً ألى نبذ عبادة العامواء وكل خطاب فيه الى عبادة الله بتجرّ نسائماً ألى نبذ عبادة الطاعرت وعلى الجامب الأخر يحصل الشيء ذاته مع دين الشرك حيث يدعو انباعه إلى الطغبان بوجه ناموس الكون الاعظم والشعرد على الإرادة الانهية ورفض دعوة الاسلام، وذلك استداداً لدعوته الى هودية القرى والأنطاب الأخرى التي تجدد يتضها مفهرم الآلهة

الشرك يعني الطقيان على العبودية قمه ولكنه ضي ننفس الوقت يعني النبيودية والتسليم للأصنام (بمعناها الشامل لكلَّ ما يتخذه البسر آلهة زوراً ونزويراً بمعرنة جهل الناس وظبلم الحساكسين). ان عسمل

(١) القرآن بسرح بأنّ الاسلام هو اسم لجميع الأدبان الحسق فإن الديق عند الله
 الاسلام.

الطاغوت يتجلى في الطغيان بوجه القوة النظمى المهيمتة عـلى هـاةم الكاننات. وأيضاً في التسليم بوجه (ما تنحنون). وهذه الا(ما نتحنون) شاملة لكل ما من شأنه ان يكون صنماً يعيد من لامنٍ وعزى أو ماكنة ورأسمال أو دم وعرق. ان هذه جميعاً نماذج تطبيفية لمفهوم الطاغوت الذي يقف في مواجهة الله.

ومن خصائص دين النوحيد أبضاً الطابع النفدي الهجوسي الثوري الذي يتصف به، وذلك في مقابل الطابع النويري الذي يشكل السمة الاكتريروواً من بين السمات الآخرى لدين النسرك سمفهومه الأوسع.

## ماهبة الدبن الثوري

الدين النووي. هو دين يغذّي اتباعه ومعتنقيه برؤية تقدية حيال كل ما بحبط يهم من يينة مادية أو معنوية، ويكسبهم شعوراً بالمسؤولية تجاء الوضع القائم بجعلهم يفكرون بتغيير، ويسمون لذلك فيما لم يكن مناساً

ان السمة الاساسية لهذا الدين -الدين التوحيدي - انه يستفادي نبر بر الوضع التائم نبر برأ دينياً ولا يؤمن بعيداً الرضوخ للأمر الواضع أو انخاذ موفف اللاميالا: حيال ما يحيط بد. لاحقاوا حركة الأنسباء،

الدين شد الدين \_\_\_\_\_

سوف بتضع لكم أن الاديان الترحيدية، خاصة في مراحيل ظهورها الأولى أي فترة نفائها عن النوائب والتسحريف، تسنسم عبادة بطابع والمش للوضع الفائم ونزعة نورة ونمرد على كل جور وفساده وهذا النمرد والطفيان بأنبي متصاحباً مع المبودية والخضوع لمدوجد الكون، والانقياد ففوانين الوجود النبي نتجلى فيها الارادة والندرة الامتنان.

أمنوا النظر في جميع الأديان. موسى مناذ تهض تأشراً يموجه الاقطاب الثلاثة: فارون اكبر وأسمالي في ومائه ويلمم بن باعورا سنلأ لأكبر شخصية دينية انحراقية. وفرعون الذي بيده القدوة السباسية لذلك العمر.

والأن ما هو ذلك الوضع الموجود؟ انه المذلة الني طوفت رفاب الأسباط يوامطة الأفياط، في واحدة من اجملى مسارسات التسييز العرفي حبت كان الأقباط بتصرفون مع الأسباط من منطق الشمور بالقوفية والاستعلاء.

انها حركة نورية لمواجهة وضع اجتماعي طبغي فساسد بمسوّغ لبعض الطبقات استغلال الطبقات الأخرى . ونهدف هدد الحركة الى استدال الوضع الفائم يوضع آخر منالي وتحقيق هدفي محدد للمحباؤ وهو تحرير فوم من الأسر وارشادهم الى الارض الموعودة وتأسيس مجتمع يقوم على دعامة العقيدة والرسالة الاجتماعية الرافضة لمعادة

الطاغرت. والقضاء على الطواغبت الذين ببزوون شنَّى انواع العتصريَّة والتمبيز، ومن ثم افراو مبدأ النوحيد لكي تتجلُّى فيه الوحدة البشرية والعدالة الاجتماعية.

#### ماهية الدين التيريري

بسعى دبن الشمرك دائماً الى تيرير الوضع الغائم عبير ضروبيج العمنفدات ذات الصلة يما وراء الطييعة ويسعى الى تمحريف الاعمنفاد بالمعاد والمقدسات والقوى الغيبية وبشؤء المبادىء العفاندية والدينية لبفتع الناس بأنَّ وضعهم الراهن هو الوضع الأمثل الذي بجب ان يرضوا به لأنَّه مظهر لإراد، الله تعالى وهو النصير السحندوم الذي كـنيه الله

ان القضاء والفدر بالمعنى الذي تفهمه اليموم همو مسن ممخلَّفات معاوية وإرث منه. فالناريخ بروي لنا ان الاعتقاد بالندو والثول بالجبر أمور ابتدعها حكام بني امبة لبسلبوا من المسلمين الشعور بالمسؤولية وبحرموهم من خلاله ممن كلُّ انواع النقد وبفنلوا ووح الميادرة فيهم لأنَّ الجبر بعني الانصباع الي كل ما هو موجود والخضوع لكل ما هو كائن. في حين كان اصحاب النبي (ص) بشعرون دائساً يمالمسؤولية الاجتماعية وبأخذونها على عائقهم كمهمة أساسبة ودانميذ

# للدين شدالدين — الأس بالمعروف والنهي عن المنكر

انَ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الله فين يستبادرات الي الدهائنا بمعناهما المبتذل الذي لا بسعنا التحدث عمنه فسي الأوسماط اللكرية المتتقة. هما عبارة أخرى عما بسلبه المفكر الاوربسي البحرم والمسؤولية الانسانية» أو همسؤولية الميدع، أو «مسؤولية الستتف». هاذا نعنى المسؤولية المبحوث عنها في الفلسقة والفسن والأدب فسي هالمنا اليوم؟ أنَّها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يسمينه، غير انسنا مسخنا متى هذين المبدأين بحبث اصبح العمل بهما عـملاً مـرفوضاً ومستهجنا

# استمرار دين الشرك

ان رسالة دين الشرك وهدفه كما ذكرت آنفاً هي تبرير الوضع الموجود. ما هو المفصود من نيربر الوضع الموجودة نحن تجد أن أبناء المجتمعات البشر بة فد صنَّفوا في الناويخ الى الشريف والوضيع والسيد والمه والمغبد والمستفيده ونرى الشرائح والطيفات الانسانية قد قشمت المي فثات ذات ماء ونوات وعرق مذهبي وفثات أخرى فافدة لكل هذه المزاباء وشعوب ذات افضلية دائمة على الشعوب الأخرى وطبيقات اجتماعية مفضلة على الطيفات الأخرى وقبائل مرجعة على الغبائل

الدين ضد الدين

الأخرى. هذه المعتقدات السائدة في حباة الناس هي في حمد ذانمها جاءت لنبرّر الوضع الموجود.

بجب ان بكون هنالك نمدّد في الآلهة وتعدد في أقاليم الالوهبة لكي بنحفق ويستمر النعدّد الفسّوي والطبقي والقبلي والصرفي فسي المجتمع وفي العالم.

قد يستطيع بعض الناس أن بحرموا البعض الآخر بالذوة ويحصلوا على امنيازات حفوقية واقتصادية واجتماعية غير الهم لا بستطيعون المحافقة على هذه الامنيازات بمنطق الفوق. اتنا نرى الأفوعاء يحصلون دائماً على هذه الاسنيازات في الناريخ ولكنهم يخفقون في المحافظة عليها.

وهنا بلعب الدين -أي دين الشرك \_دوره الأساسي في حفظ هذا الوضع، وتتمثل مهتنه هنا في إخضاع الناس واضناعهم بأنَّ هذا الوضع هو تجسبد لمشبئة الله وارادته وانَّ انتماء إلترد للطبقة الوضيمة لم بكن بسبب وضاعة ذاته فحسب بل لأنَّ ربه وإلهه وخالقه هـ أدنى مرنبة من إله العرق الآخر وأقل شأناً من ربَّ الطبقة الأخرى.

#### قاعدة حماة دبن الشرك الاجتماعية

عندما يعم التمييز والاختلاف الطبغي والعرقي في المجتمع بأخذ

دين الشرك على عائفه رسالة تكريس هذا الوضع وتثيينه. وثذا نرى في التاريخ أن مؤسسي دين الشرك والمحافظين عليف في زمرة الطبغات الاجتماعية العالية بل فد تراهم أسمى درجة وأغنى مالاً وأكثر هيمنة من الطبغة الحاكمة.

انظروا الى رجمال الدبين المنجوس ابنان الحكم السناساني ولاحظوا هيمتهم على العائلة العالكة والعسكر.

لاحظوا التساوسة في اوربا والحاخامات في قوم بني اسرائيل والمسحرة والكهمة وزعماء الدبن في التبائل الوئسية في افرينيا واسترائيد انكم ترونهم جميعاً مع الهبمة الحاكمة يداً في يد وكتفاً الى كتف، وقد نرونهم احباناً يهمنون على الهيئة الحاكمة أيضاً

فقد تصل نسبة الاملاك التي كانت في حوزة الفساوسة في اوريا الى أكثر من سيعين يالمئة، وقي العصر الساساني كانت أملاك عسلماء الدين المجوس والأراضي المونوفة على المعابد والأماكئ المفدسة تزبد أحباناً على أراضى الاقطاعيين والمالكين الكبار.

وخلافاً لما تتصوره نرى الاثبياء الاثبياء الذين نعتقد نحن بهم ــ نراهم يقفون بحزم يوجه الادبان الني بررت ــ عبر الناريخ ــ الوضع انظالم المهبمن على حياة المجتمعات في الترون الخالية مس الناحبة الاقتصادية والاخلاقية والفكرية.

# العامل الرنبسي في دين الشرك

ان العامل الجذري الذي يبتني عليه دين النبرك همو الافتتصاد الذي بغوم على أساس نملك قنة فليلة من الناس وحرمان الأكثر بة . وهذا الهامل بحتاج الى الدين لحفظ نفسه وإدامة وجوده ونبرير بنائه وديمومنه. فإن الدين هو العامل الذي بنمنع يفدره عالبة على اخضاع الفرد واثناعه يالذل والهوان. أنّ هذا الدين ..أي دين الشرك .. هو الذي اخذ على عاتقه دائماً مهمة تيرير الوضع الموجود . كيف؟

أولاً: بنروبج الاعتفاد بنعدد الآلهة ليسمدن النماس بمأنّ نـمدّد الشعوب والقبائل والطبغات هو أمر يسر نبط بـالمشيئة الالهـبة وعــالم الفيب.

تانباً: ولكي يحافظ دعاة هذا الدبن على الاستيازات النبي امنازوا بها على الطبغات الاخرى فأنهم كانوا دائماً من دعاة الأنرز والاحنكار.

#### الدين الاقبوني

العوامل الاساسية لدبن الشرك ـكما بعدّدها الإلحاديون يحق ــ هي الجمهل والخــوف والمــالكيّة والتـمبيز الطـبفي. أنّ هـذه الامــور

الدين شدالدين \_\_\_\_\_\_ لا

التي بذكرها الإلحاديون هي حفائق لا يسمكن انكارها وان شولهم: «الدين أفيون للتسوب جاء لسخضع الناس للمذل والهدان والجهل والتخلف والمصبر المجهول» هو فول صحيح لا يمكن انكاره والنميل منه.

#### المرجنة في الناريخ

المرجنة في التاريخ بيررون جريمة كمل محيرم فسي الصجنمع الاسلامي. انهم بنساءلون اولاً: لماذا بضع الله العبزان يوم الحساب؟ وبجبيون على هذا السؤال: بأن الله بضع الديزان للتدفيق في حساب على ومعاوبة.

أي لو كان الله نعالى هو الحاكم والمدفق بوم القبامة. فعا شأنك انت؟ وهل بعنيك من سبكون على حق ومن سيكون على باطل؟ اذن علمك ان نعبشي حيانك كبفعا نشاء ولا نشغل بالك بهذه الأمور التي لا

#### حركة دين الشرك

ان المسار النار بخي الذي ينتهجه دين الشرك ينم بأحد النحوين أدتاه:

الأول: الشكل العباشر الذي نلاحظه في نماريخ الأدبان: أي عبادة العقرة لم عبادة العلامة أو الرابة الخاصة ثم عبادة القوة الفيية العقبة (مانا)(10 ثم عبادة ارباب النموع نسم الاعتفاد بالأرواح وأخبراً الاعتفاد بالله وعبادته. هذه هي سلسلة دين الشرك في تاريخ الأدبان، وهي في الوفت نفسه نجشد جوهر الاشكال الواسح الذي يرد على هذا الدين.

الثماني: الشكل الخفي الذي انتهجه دين الشرك وهو أخطر وأسوء من المشكل الأؤل. وهذا المشكل من الدين هو الذي ألحق أفدح الخسائر يكبان الانسانية ووجه الحذيقة على مرّ التاريخ.

ففي هذا الشكل يختفي الشرك وراء نقاب من النوحيد.

عندما ببعث الانبياء الداعون الى التوحيد، نسرى دبين النسرك بنصدى لهم وبقف في وجههم وعندما ينتصر الانبياء في هذه المواجهة، نستمز حياة دين الشرك وانصاره وخلفا لهم بشكل خقي، فاننا ترى بلعم بن ياعورا الذي هزم في مواجهة موسى بظهر على شكل الحاخامات في دين موسى وعلى شكل القربسبين الذي قتلوا عبسى (ع). فالطبقة الني جابهت عبسى (ع) ونواطأت مع فيصر ملك الروم الونتي للغضاء على دين التوحيد وانباعه هي نفسها التي كيانت تنقف في وجه

 (١) المانا، فرة تأثير غببي في أدبيات الديمانة المانوية وهمي ديمانة قريبة من الزردشنية.

ن خند الدين

موسى (ع)، السامري ويلمم بن باعورا ظهرا قي التاريخ مرة أخرى غير انهما ظهرا هذه المرة بزي القساوسة الذين ارتكبوا باسم الدبين في القرون الوسطى جرائم ببغضت وجه المعنول والتمنز. لقد سبجلوا ملك الجرائم باسم الدين الذي ببنني عملى العب والولاء والوضاء والصبر والعنو والمحبّة وباسم عبسى مظهر السلام والعفر والشففة في التاريخ -. هل كان هؤلاء انصاراً لدين عبسى (ع) حقاً؟ هل هؤلاء هم الحواريون؟ أم انهم أنصار دين الشرك والفربسيون بعينهم ظهروا هذه المرة بزي القساوسة لكي بنسللما إلى دين موسى من الداخل وبعبدوه إلى حظيرة الشرك؟ اوقد فعلوا ا

اذن فالكلام الذي اطلق في الترن الناسع عشر بأن الديس هو أتبون للشعوب وأنه جاء ليروض الناس على الحرمان والشفاء في هذه الدنبا باسم الاعتقاد بما بعد الموت ويضعهم يأن كل شيء بحدث هو من عند الله ويستبته وان كل محاولة لتغيير هذا الوضع هي مخالفة لإرادة الرب ومشبته وعصياناً لأمره هو كلام صحيح بحد داته ، وكذلك قول علماء الترن النامن عشر والناسع عشر بان الدين هو وليد جهل الناس وعدم اطلاعهم على الحفائق والعلوم أو قولهم: «ان الدين هو وليد عمهد مخاوف الناسة أو قولهم: «ان الدين والحرمان في عمهد الاتطاع».

ولكن أي دين هذا ؟ أنه الدين الذي هبمن دائماً على التاريخ \_

ì.

سوى حفب ومنية قصيرة لمست كالبرق ثم انطفأت ... انه دين الشوك مهما كانت اسماؤ، ومسنياته. حنى لو سغي بدين الشوحيد أو دين موسى أو دين عيسى أو اصطلح عليه بخلافة النبي أو خلاقة بني المباس أو خلاقة النبي أو خلاقة بني المباس وحكاة هذا الدين مشركون جاؤوا بلباس الدين وباسم الدين والجهاد والترآن . ألم يرفع انباع هذا الدين الترآن على رؤوس الرماح؟ أنّ الذين وقوا الترآن على الرماح هم التربنبيون انقسهم الذي جابهوا تبي الاسلام للبقا ، على عيادة اللات والعزى . إلا انهم لم يندروا على حفظ ذلك الوضع فتسللوا بين صفوف المسلمين ليرفعوا الترآن على الرماح ويضروا علباً ذلك الضربة التاضية ، نلك الضربة التي ضربوا بها الشورول.

لفد حكم دين النرك باسم الاسلام وياسم خلاقة الرسول وآله وباسم الترآن كما حكم في الترون الوسطى باسم عيسى وموسى اللذين اوسبا دعائم دين التوحيد في التاريخ.

ان الدين التيريري والدين النتخديري والدين الرجمعي والدين الذي لا يهتم بأمور الناس هو الذي حكم السجنمات البشسرية عمير التاريخ. اذن لابد أن نصدق الذين فالوا ان الدين هو وليد السخاوف والانطاع وانه تتخديري ووجعي لأنهم استنبطوا ذلك من الناريخ. غير أنهم لم يعرفوا الدين حق معرفته لأنهم لم يكونوا منخصصين يسعرفة

الدين بل كان حفل نخصصهم التاويخ وكل من براجع الناريخ برى هذ. الحفيقة متجلّيةً في الأديان جمعةً. سواءاً نلك الني حكمت باسم دين التوحيد او نلك التي حكمت بصراحةً باسم دين الشرك.

لقد فاونت جميع الصفات والاسماء المرادفة للفظ البعلاة والله في الاديان الابراهيمية وفي ادبان الشرك أيضاً ووأبت ان هذا الدين و ين الدرك ورأبت ان هذا الدين و دين الشرك ... هذا الذين (اي اولتك الذين بروجون دين الشرك) بخسون دائماً بقظة الناس ووعهم. أنهم ير بدون ان نكون العلوم والمعاوف مقتصر : على الأشبا ، الثابنة والدائمة وبكون هذا أيضاً خاصاً يهم ولا يبيحوا يسسرة لغيرهم. وذلك أنّ دين الشرك سينلاشي بتطور العلم وانساع رفعته لأنه بغوم على اساس الجهل والامية . فاذا وعبى انشاس ونشيطت روح بغي اساس الجهل والامية . فاذا وعبى انشاس ونشيطت روح الانتفاد قيهم وطالبوا بالمدالة وانقسط وانبعت الاصل في نفوسهم ستترائل أركان هذا الدين. هذا الدين كان على مز التاويغ محافظاً على سترائل أركان هذا الدين. هذا الدين كان على مز التاويغ محافظاً على الوضع الموجود، وكانت هذا مهمته فبل عهد الافطاع وبعده، في شرن العالم وغربه.

ان الصفات والأسما، الالهبة كالهبية والهبمنة والجبروت تترجم وتفسر في ادبان الشوك دائماً بمعناها الاستبدادي في حبن نجد جميع الاسما. والصفات القديمة في الادبان الابراهيمية حتى تلك الذي يرجع تاويخها الى أكثر من ألفين أو ثلاثة آلاف سنة تتبينق من أحد أمرين:

الأوَّل: العشق والجمال وعبادة الجلال والجمال المطلق.

الثاني: الابواد السيادة الكرم الحكومة والعماية. وعليه فمن يزعمون بأنَّ الدبن الذي حكم العالم عبر التاريخ هو وليد جهل الناس وخوفهم من الكوارث الطيبعية كلامهم صحيح يحد ذانه.

لفد كانت الأدبان الايراهيمية وليدة رغية الانسان وحاجته الى هدف معين وحكومة خاصة وميله الفطري الى الخضوع والخشوع امام الجمال والكمال والجلال العطلق. فقد كانت هذه الاديان نلئي جسيع حوائج الانسان النفسية والفلسفية والاجتماعية وقد نصدى أنبياء هذه الأديان الأويان الايراهيمية الجميع الفوى الحاكمة سواءً المادية منها أو الايضاع بقا والمعنوية وحطوا جميع الأصنام سواءً الأصنام المنطقية كما بسفيها فرانسيس بيكون (١١) ... أو الاصنام المسجشمة أو الاصنام الأخرى، الاقتصادية منها أو المادية، وقيد تصدى هؤلاء الانبياء لجميع مظاهر دين الشرك الدين التيريري ونهضوا بعسؤولية نظير الوضع الموجود داعين أنباعهم الى استبدال هذا الوضع بالمدالة نظير الوضع الموجود داعين أنباعهم الى استبدال هذا الوضع بالمدالة

(١) ولد في ستراند، على مفرية من لمدن عام ١٥٦١ وتوفي في ثندن عام ١٩٦١. وضع دائرة معارف واسعة شيت على أساس السلاحطة التسحريبية والصنهج الاستقرائي، ورمت في التحليل الاخبر إلى وضع الطبيعة في خدمة الانسان. له العديد من المؤلفات منها: وفي حكمة الاقدمين، ومقدمات ثلثاريح الطبيعي والتجريبي، انظر: معجم الفلاسقة، جورج طرابيشي، ص ٢٢١. (المترجم)

والقسط، وفد أكد الغرآن هذا الأمر مشيراً إلى انه الهدف الاسمى من بعنة الانبياء والرسل، فالمفصود من إفرار العدالة والميزان والقسط هو تغيير الوضح الموجود لامداهنته. وأويد أن استنج عنا أن الدين لم يقف يوجه الابناء بغدر وفوقه يوجه الذين. بلى، كان الدين على من العصود في صراع دائم مع الدين تفسه، لغد وقف دين النوحيد الذي بر تكز على وعي الانسان ويصبر نه وعشفه وحاجنه الفلسفية الفطرية بوجه دين الشرك المنبئن من جهل الناس وخرفهم، ولهذا نزى دين التوحيد دينا نورباً على من التاريخ تمكلما نجع دين الشرك النبريري في نحر بف الدين الأصلي والتلاعب بعثائد الناس طهر نبي ابراهبعي جديد لدعو الناس الى اثباع الغوانين الالهية العامة التي نمكس اراد: أش تمالى،

ولذلك نرى أن دين النوحيد يئسم دائماً بترعة التمرد والانكاو والرفض

#### الله والناس

والمواجهة.

في التوواة والانتجال (في بمعض الأجزاء التي سلمت من التحريف) وفي الفرآن أبضاً ، نرى الله نطالى والناس في جبهة واحدة . أي اننا نستطيع استبدال كلمة الله بكلمة الناس أو كلمة الناس بكلمة الله في جبيع الأيات الفرآنية الني تعالج المسائل الاجتماعية والسياسية والاقتصادية ـ لا المسائل الفلسفية والعلمية حمال ذلك الآبة الكريمة :

﴿ أَن نفرضوا الله فرضاً حسناً... ﴾ فهل نعني هذه الآية ان الله بحناج الى من بغرضه قرضاً حسناً وهو الغني عن العالمين لا كلاء بل ان المقصود من الله عي هذه الآية هم الناس، وهذا القارن مشهود في جميع الآيات التر آنية والأحاديث النسريقة التي تعالج المسائل والانجاهات الاجتماعية، والعراد انبات ان الله تعالى والناس بقفون في صف واحد وجهة واحدة.

#### انباع الطاغوت

وفي الجبهة الصفايلة بعقف انسباع الطاغوت. من هم انسباع الطاغوت؟ انهم اولتك الذين بعبر عنهم القرآن بعالملأه وهم المترقون الذين بعلأون العبن وبشغلون المناصب والموافع المهنة في مجتمعاتهم ولا بلنزمون بمسؤولها نهم وواجباتهم.

الدين الذي حكم التاريخ هو دين الملأ والمنزفين، وكانت حكومة هذا الدين تتراوح بين الحكم المباشر والصريح، والحكم تحت \* غطاء «دين الله والتاس»

اما دين التوحيد فائه لم ينحقق في اي برهة من التاريخ، وبكفي الشيعة فخراً أنهم وفضوا العكومات المنسئرة باسم الاسلام والنسي حكمت في القرون الوسطى اعتقاداً منهم بأنّ عمل هذه الحكومات هو

ن فعدالدین

نهب اميريالي وانّ هذا الحكم هو افرب الى حكم كسرى وفيصر منه الى خلاقة رسول الله (ص).

اذن فالدين الابراهيمي هو الدين الذي ظل يواجه دائماً دبن الطاغوت والملأ والمنزفين وبدعو الناس الى التهوض والتسرد عملى جبهة (الملأ) وبيشرهم بأن الله تعالى معهم وفي صفوفهم.

خطاب هذا الدبن موجّه للناس وهدفه اقرار العدالة ونشرها.

هذا الدين وليدوعي الناس وحاجتهم الماسة الى المشقى والمبادة والرعي، غير أله لم بتحفق عبنباً في الناريخ، بل ظلاً على شكل نهضة اتتفادية عارمة نفدت التاريخ ولم تتحفق فيه بشكل كامل قبط. وان المدين الذي هيمن على التاريخ هو دين الشرك حدين الطاغوت والملأ والمنزفين الدين الأفيرني الذي أخذ على عناشه مسؤولية نبرير الوضح الموجود.

أود أن أقول لأوثك المقكر بن الذبن بسألونني دانماً: «انت بصفتك مفكراً كيف ترتكز على الدين الى هذا الحدد؟» اللني عندما انحدت عن الدين فاني لا انحدت عن الدين الذي كان مهبمتاً على المجتمعات في الماضي بل انحدث عن دين كان هدفه الوفوف بوجه الدين المهيمن على المجتمعات عبر التاريخ، أني اتحدث عن دين يعت انبياؤ، لمقارعة دين الشرك بجمع اشكاله بيد أن هذا الدين لم بنحق في الماضى بشكل كامل وإن المسؤولية التي نفع على عاتقنا اليوم هي

مواكبة لحركة التاريخ.

السعى لتحقيق عدًا الدين في المستغبل، رعده المسؤرلية هي مسؤرلية

الانسأنية جمعا يـ فاهتمامنا بـالدين لبس رجـوعاً الى الورا، بـل هــو

التغافة الدينية لذلك المجتمع.

فهل بمكن النحدث عن الحضارة الهندية بدرن التطرق الي الدين الودائي رالبوذي رالاذعان بانُ هذ، الادبان هي السحور الرئسسي والجوهر الأساس في هذه الحضارة المعطاء؟ رهل يمكن النحدث عن الحضارة الصبنبة بدرن التطرق الي لاتسه ركنفشيوس راعتبارهما

المحور والجوهر لهذه الحضارة العربقة؟

اذن نحن نعلم أنَّ البشر كانوا مندينين على مسر الشاريخ (١) رأنَّ البشر لم بكونوا معتقدين بالدين فحسب، بل كانت حيانهم نر نكز على فاعد: دبنية، ولم بكن الدين صهمًا في صضامبر النفاقة والاخلاق رالمعنوبة رالفلسفة فحسب بل كانت الهبئة المادبة والاقتصادبة وحني الطابع المعماري في المدن الفديمة دينياً أيضاً.

وقلت أبضاً: إنَّ العمران في أغلب السدن القديمة هـ و عـمران رمزي قاننا نيحد ابنبة المدينة نحبط بمعبدها، كون المعبد رمـزأ لتـلك العدينة. فكما ترى البوم برج ابقل رمزاً لعدينة باريس ، كانت المعابد رمز أللمدن في الماضي فقد كان معبد «دلفي» مثلاً رمزاً لمدينة انبنا في

رلنا أن نتساءل: ما هو الفكر والواقع الاجسنماعي الذي رضف

يتنت في بداية هذا البحث منصودي من عنوان هذا المنال

ذكرت في حديثي أن الدين لم يصارع الكفر رالالحاد \_بالمعنى الذي بتبادر في ذهننا \_رذلك أنه لم بكـن فــي السـاضي اي مــجتمع الحادي أرطبغة الحادبة غبر دبنيَّة، والناريخ بشهد لنا بانَّ الناس على مرّ العسور كانوا مندبّنين دانماً في مسارهم الاجتماعي التماريخي. وفلت ابضاً أنَّ المجتمعات البشرية بكلُّ اصناقها ربدرن استثنا، كانت مجتمعات مندينة في جميع مراحل الناربخ، أي ان الدبن كان الأساس الفكري والثقافي لكلُّ المجنمعات في طول الناريخ، بحيث لو اردنما أعداد نحقبق عن الناريخ الحضاري والشفافي لمجتمع سًا نجد انْ نحنبننا فد نبدّل بشكل عفوي الى تحفيق عن الحضارة الديمنية أر

«الدين ضد الدين» واستعرضت في حديثي الفكرة التي توصلت اليها اخيراً (رانَ لم يكن هذا الاكتشاف اكنشافاً علمياً أو فلسفياً معنداً بل هو شيء بسيط غير ان الكثير من الامور البسبطة التي لا نننبه البها تـعود علبنا بنتائج سبئة جداً).

(١) التاريخ سمني قصة حياة الاتسان الاجتماعية لا بالمعنى المصطلع ، ``

والعضارية التي كانت دبنية دانماً. وإن أنبيا منا بدأوا هذا النهضة الدبنية على ضوء حاجة مجنماتهم ومنتضى ظروفها الخاصة وإن الذي وقف دانماً في وجه هؤلاء الانبياء وسعى دائماً الى نحريف مبادتهم هو «الكفر» لا الزندفة والالحاد.

صفوة القول. الأالدين بالمعنى الذي تقهمه نحن كان في صراع دائم مع الدين وان وسالة الانبياء ومحو و دعوا نهم بنمثل قي الصراع مع الكفر، لا الصراع مع الزندقة والالحاد. إذا لزندفة لم تكن ساند، في تلك المجتمعات. وهنا لابد لي ان اشير الى الله هذا الاستنتاج هو اسستناج فرآني لحسن الحظ:

## دين الكفر ودين الاسلام

يأمر الله تعالى النبي (ص) ان بقول للكافر بن الذب ناهفوا الاسلام بمعناء الأعم وحاوبوا ابراهيم وموسى وعبسى (عليهم السلام): 
و لل با ابها الكافرون لا اعبد ما نعبدون لاحقوا التكرار والدقة في هذه السورة كل ما اربد أن أفوله، موجود فيها: ولا اعبد ما نعبدون له، ان الخطاب موجه للكافرين لا الزنادقة المسألة لبست مسألة صراع بين العبودية والزندفة وأنما الصراع بين العبودية والعبودية وان الذين تاوزوا نبى الاسلام لم يكونوا من الزنادفة (الذين لا يؤمنون بوجود إله)

برجهه اتبياؤنا النوسسون لهذه النهضة التاريخية الممندة من أدم (ع) الى خانم الانبياء (ص)؟ ومن هم الذين وقفوا في وجه هؤلاء الأنبياء وهذه الادبان الابراهيمية الحقّة ؟

نظم ان «الكفر» هو جواب جاهز نهذه الأسئلة. فكن الكفر لا يمني عدم التدين بدين خاص، بعباو : أخرى ان الأنبياء لم يأنوا لبدعوا الناس الى أصل التدين والشعو و الديني ولم بأنوا لنبليغ العباد : فني الله المجتمعات البشرية لأن العبادة والنعور الديني والاعتفاد بالنبب والايمنان بالله او الآلهة كان سائداً في جمع الأقدوام والسجنمات الناوبخية. وإذا لاحظنا بعض «الزنادق» أو «الدهريين» يتقون بوجه الأثبياء - وفلما نجد ذلك لأن هؤلاء وفقوا في العالب بوجه الفلاسقة وزعماء الدين - فائنا فراهم بعتنفون مبدأ دينياً بشكل آخر أو ياعنباو آخر أي أتهم كانوا بؤمنون بالقوى الغيبة وبما وواء الطبيعة. ثم ان أشراحل التطور الفكري والفلسفي والعنلي في ناريخ البشر، وأن الذين بمراحل التطور الفكري والفلسفي والعنلي في ناريخ البشر، وأن الذين كانوا بشكور كانوا بيخ ولم نصنع كباناً بخنص بها في أي من حقب الذريخ.

ان تاويخ البشر هو عباوة عن ناويخ العجنعمات الانسانية في جميع المراحل الاجمنماعية والناريخية والانتصادية والشغافية

بل كان عدد آلهنهم اكنر بكتبر من اله الاسلام الواحد. ﴿ولا استم عابدون ما اعبد﴾ وهذه الآبة لا نختلف في المعنى عن الآبة السابقة إلا ان الترآن بكزر هذا المعنى لائه يريد نرسيخ هذا المبدأ في أدمسننا وعفولنا، ﴿ولا انا عابد ما عبدتم ولا انتم عابدون ما اعبد﴾ انه بسيد وبكور المفهوم نفسه. وفي آخر السورة بعلن النص التالي شعاراً لهذه التهضة: ﴿لكم دبنكم ولي دبن﴾، ومعنى هذا ان الصراع على طول الناريخ هو صراع بين الدين والدين وليس بين الدين والزندنة.

# هيمنة دبن الكافر على الناويخ

ذكرنا هي القسم الاول من حديننا أن دين النوحيد ودين الكفر كانا في صراع دائم في الناويخ وننساءل الآن: «من كان المنتصر في هذا النزاع؟» في الحفيفة أن النصر كان حليفاً لدين الكفر دائماً. وبكفي لانبات ذلك نظرة عايرة إلى ناريخ المجتمع البشري.

انُّ انبياءنا ـ الانبياء الذين نمتفد بحقاتبتهم ـ ثم بستطيعوا ان يطُبقوا دينهم بشكل كامل ومنشود في أي مجنمع وفي اي بسرهذ مس الناريخ.

لفدكان هؤلاء الانبياء بظهرون على شكل نهضة و نورة و نسرو على الدين الحاكم. إلّا أنَّ جير التاريخ ــالذي كان في إيدي الكافرين ــ

ودبنهم الذي كان يبرر الوضع الموجود كانا بغرضان استمرار حكومة الكثر وبفاءها. وبما أن السلطة سواة الافتصادية أو الاجتماعية أو السباسبة كانت بأيديهم دائماً لذا ثم بستطع دين الحق ان يتجسد بشكل واقعى في اي مجتمع متذ فجر التاريخ حنى بومنا هذا.

ما هو هذا الدين ومن هم هؤلاء ؟ من أجل أن تضع اسماً لهذا الدين ولكي يكون كلامنا أكثر بساطة وشفافية يمكننا أن نسقتبس سن التصوص الدينية اسماءاً وصفات عديدة. الاأن هذم الاسماء فد نكون اكثر مناسبة من غيرها:

هو هدين الناس» من زاوية المخاطب وهو «دين أشه» من حيث محور الدعوة وروحها وجهنها. الدين الذي وقف دائماً بموجه الديس الموجود وحمل واية الصراع في كل زمان ومكان هو الدين الذي كان محور خطابه «الناس» وكانت دعونه دعوة الى «الله». ان هذا الدين ـ اذن حودين «الله والناس».

## العال مال الناس

لو راجعنا الفرآن لرأينا في اول تظره ان القرآن بسيندى، بكسلمة هائه، ويختتم بكلمة الناس. ونرى ابضاً ان مخاطيي هذا الكتاب هسم الناس دانماً.

لن دين «الله والناس» ـ اي الدين التوحيدي ـ بفصل وجود الله وذاته عنا سواء وهما الانسان والطبيعة ـ خلافاً لما تراه نظرية وحدة الوجود الهندسية ـ ولكنُّ هالله، و «الناس» في هذا الدين بـ نفون فــي صف واحد وجبهة واحدة من حبث المكانة والجهة الاجتماعية. يحبث اننا نستطيع استبدال كلمة «الله» بكلمة «الناسي» وبالمكس فسي جسميع الآيات الني نمنعلق بالمسائل الاجتماعية والاقتصادبة والمسائل المنعلقة بالحياة. مثلاً: «مال شه، فكلمة الله في هذه العبارة نختلف عن معناها الونني الغانل بحاجة الله الى التملك والنروة والذي بفرض على الناس أن يدفعوا مبلغاً من اصوالهم - نمذراً أو هندية - إلى المنعيد أو

ـــ البين ضد النبن

لنّ معنى هذه العبار: هو أنّ «المال للناس»، وهذا التفسير ليس نفسيرأ خاصأ بي فأكون فد فيشرته برأيي سنأفرأ بـالعواسل الفكـربة السائدة في عالم البوم ، يل هو ذات التنسير الذي أفحم به أبو ذر معاو بة بغوله: «انك نربد أن نأكل مال الناس بدعوى أنَّ المال مـــال الله وانك خليفة الله في ارضه و بحق لك ان تأكله او نهبه لمن شئت». يريد أبو ذر أن بغول لمعاوية أنَّ مال ألله هو مال الناس وليس مالُ الملأ.

إن همالكية الله ، نعنى همالكية الناس ، لأن الله والناس في صف واحد: «الناس عيال الله» ومن المسلم أن بكون المعبل والعيال في صف واحد.

عبال اش

ويقف مغابل عبال الله الملأ والمنرفون واولئك الذيسن نسلّطوا على رقاب الناس وسيطروا على نروانهم وسملبوا منهم حنق نـفرير مصبرهم الاجتماعي والافتصادي. وقد كان هؤلاء السلأ والسنرفون اصحاب دين ولم يكونوا ماديين ووجوديين أو زنادقة ،كاتوا بعبدون الله (أو الآلهة).

# دعم النمبيز الطبقي والعرقي

ذكرت في القسم الأول ان الشرك لا بحمل معنى فلسفياً فحسب بل انه بعني «نبرير الوضع الموجود». فما هــو الوضع المــوجود فــي التاريخ؟ انه الشرك الاجتماعي.

والآن ما هو الشرك الاجتماعي؟ الله بعني وجود اصنام منعددة بعدد الطبقات والقنات والأعران والفيائل في المجتمع. فقد كان لكــلُ شعب وعرق وفييلة صنم أو إله خاص، وكانت عبادة هذه الاصنام نعني الاعتقاد باصالة هذه الشعوب والطبقات والشئات المنتثوعة وضمان حقوفها وامنبازانها الخاصة. بينما يصرح دبن التوحيد الله لا اله إلا الله ولا خالق ولا معبود سوا، وان الربِّ والخالق هما مفهوم واحد.

نمنند الأديان جميعاً بان الله هو خالق الكبون. غير اندا نجد الاصنام تتعدد عندما نبطرق الى سفهوم الرسوبية. فجبابرة التاريخ كفرعون ونمرود لم يدعوا الخلق وانعا كاتوا بذعون أنهم ارباب للناس، كالرب هو الصاحب والمالك ولا بعني الخالق.

كان فرعون بقول: «أنا ربكم الاعلى» أي أنا صاحبكم ومالككم ولم يقل أنا خالفكم وبارنكم.

لقد كانت اديان النبرك جميعاً حتى الادبان اليونانية نعتقد بالله في مسألة الخلق الا اثنا نجد آلهة منعددة أخرى نظهر فيما يعد تحت عنوان «أرباب الناس». لماذا؟ لتحفيق مختلف انواع واشكال الهيمتة وزرع بذور الاختلاف والفرقة بين أفراد البشر أو بين فنات السجنع الواحد يغية نصنيف المجنمع الى طبقات عديدة وقلات متضاربة بسين حاكم ومحكوم ومنخم ومحروم.

#### العدبينة العنورة رمز المجتمع المثالي

ذكرت في النسم الأول من هذا البحث أن «دين ألله والناس» كأن على مرّ التاريخ على شكل نهضة كفاح ونضال ضد الوافع المهبس ولم

بكن على شكل دين بيني المجتمع على اساس مبادنه. فاتنا لا نحد في التاريخ البشري مجتمع التاريخ البشري مجتمع مجتمع التاريخ المدينة المتورة في حباة رسول ألله (ص) ولم يكن هذا المجتمع حقيقة تاريخية في مرحلة معينة بل كان على شكل رمز منالي \_كما ذكرت آتفا\_.

ان عبر هذا المجتمع لا بتجاوز العشر سنوات مغابل خمسين ألف سنة من التاريخ، فقد حكم دين الشرك في المدينة على مرّ التاريخ ناراً باسم دين الشرك وكنّ الغرصة لم تسنح لدين «الله والناس» الا في هذه السنوات العشر لببتي نظاماً اقتصادياً واجتماعياً ونربوياً وينظم الملاقات القروية والاجستماعية والفنوية والطبقية والرفية وكذلك العلاقات بين الافلية والاغلبية على اساس دين «الله والناس».

نقد استطاع هذا الدين أن بيني هيكلية هذا النظام غير أنه لم بنمكن من تطبيغه بشكل كامل الأن الانسان لا بسنطيع أن بطبق نظاماً بيتني على أساس رسالة تتغلب على التاريخ في عشر سنوات فقط . وقد لمسنا ذلك ناريخباً، فإن سكان المدينة لم يعقد وا عملى تتغيير نريينهم الفظرية والاجتماعية التي نبتني عملى اساس الجاهلية في مدة عشر سنوات ولم يستطيعوا المعافظة عملى ذلك النظام العظيم. ورأينا ابضاً عدو هذا النظام وهو بسيطر على كل شيء مرة اخسرى الدين ضد الدين -

# الدبن في ابران

حكم الدبن على المجنع الابراني في العهد الساساني بشكل مباشر، فقد كان العلوك والامرا، في هذا العهد بخضون بشكل كامل لعلماء الدبن والعمايد وكان النظام الطبقي سائداً في هذا المجنمع على النحو الذي لا بستطيع فيه أي شخص من الطبقة السفلي الارتفاء الى طبقة أعلى بأي حبلة أو معجزة.

# الطبغة الأولى والطبقة الثانية

تقع العائلة المالكة والنبلا، في الطبقة الأولى في العهد الساساني والى جانبهم رجال الدين \_مويدان \_في الطبقة الثانية، وكانت السلطة في هذا العهد تتراوح بين هاذين الطبقنين فتارة نسيطر الأولى عملى النائبة وأخرى بالمكس.

يبد أنهم كانوا جميعاً من الملأ والمعرفين الذين لا هم لهم سوى استثمار الناس واستغلافهم فلا فرق بين ها نين الطيفتين سوى ان الأولى استثمار الناس بالقوة، والنسائية درجال الدين \_ ننهب نروات الناس بالتيرير الديني، ولذا نرى فروات الناس دائماً في أيدي ها نين الطبقتين ونرى الفسم الأكبر منها أحياناً في بدرجال الدين كما يقول آلبر ماله: هكان سهم رجال الدين المسجوس نمائية عشر مهماً من اصل عشرين سهماً».

بعد مرور عشرين سنة فقط.

اذن نستنج هذا أن النظر إلى التاريخ بهذا الشكل وأن أمعان النظر فيه بهذه الفريفة سبنتهي ينا ألى العدول عن كثير من النصورات النبي رسمت في أذهاننا عن الناويخ والدبن والزندقة وعسن المفكرين والالحادين والمتدينين في العاضي والحاضر، وهكذا بالنسة للملاقة بين العلم والدجنين.

وعلينا ان نعطي الحق تمفكري القرنين السابع عشر والتامن عشر وكذلك القرن التاسع عشر حيث فالوا: «ان الدين كان أفيوناً للشعوب على من التاريخ وعلينا أن فؤيد مزاعم من فالوا: «ان الدين هو عامل لشبرير الناوع وعلينا أن نؤيد مزاعم من فالوا: «ان الدين هو عامل لشبرير السلطة الاقتصادية والاجتماعية آلتي تتمنع بها الاقلية ضد الاغليبة في التاريخ» انهم على حق لأن الدين كان بيزر الوضع الموجود في عهد الاقطاع. وفرى هذه الحالة في كل المجتمعات وفي كل المراحل التاريخية التي نجد فيها شكلاً من اشكال الحكومة والافتصاد، ضلقد كان عهد الدينية الدين تبرير الوضع الموجود عبر استغلال العفائد الدينية الراسخة في فطر: الناس.

وما أكثر النماذج التي تؤيد هذا الكلام، فما عليكم إلاّ أن نخناروا حفية من التاريخ لتلاحظوا الطريقة التي كان بنتهجها الدين فمي نسلك العفية التاريخية. ولندرس هذه الحالة في إيران مناذً:

#### المليفة الثالثة

نشتمل هذه الطبقة على الصّاع وأصبحاب الحرف والمسكر والمزارعين وهي طبقة محرومة من كـل مـفخرة ولبس لهـا أي حـن اجتماعي لائها تنتمي الى عرق نجس ا ـكما هو متمارى في الهند ...

بنقل الفردوسي (أ) عن «رستم فرخزاده (أ) قوله: أو أنى الاسلام أساوى بين السبد والصيد ولخلط الاعراق وأطنيج فيضبلة الحسب والنسب، لأن الحسب والنسب لا يمكن أن يكوتا ملاكاً للفضيلة في الاسلام وبحق للهيد والسيد على حد سواء أن يتصدى لسؤولية الفيادة والحكم في المجتمع الاسلامي».

انَّ هذه الأَلفاظ الني أراد الغردوسي أن يعبّر بها الاسلام نعدٌ من أكبر المفاخر وأبهي الشعارات العرفوعة في عالمنا اليوم.

كان الدين بيرّر وجود التمييز الطبقي قبي السهد الساساني . وذلك أن الجبابرة لم يكمونوا فادرين على ذلك لأنّمهم لا بمجيدون الفلسفة والنبربر ولا يطمون شبئاً عن ما وراء الطبيعة وبملجأون الى الندة فقط

إنَّ ابن الاسكافي في المهد الساساني بحرم من الدراسة. لعادًا؟ ا

(1) شاعر إيراني كبير عاش في القرن الرابع الهيمري وكتب ملحمة «الشاهنامة». (٢) قائد القراب الايرانية في معركة الفادسية.

الفين هند الفين

لائه لو أكمل دراسته سيندي الى طبقة الكتّاب وهي طبقة أخرى أسمى من طبقته الوضيعة. اذن بجب أن يبقى ابن الحداء هذا حداً، أهو وابناؤه واحفاد، الى ابد الدّهر حتى لو كان من الشوابخ. إن عمليه حميننذ ان بستخدم نبوغه في صناعة الأحذية فنط.

#### رجال الدبن المجوس وتبرير التمييز الطبقى

دأب رجال الدين المجرس على نيرير النمييز الطبغي والفوارق الطبغيه في العهد الساساني. كان هنالك نلاتة أنواع من النار السقدسة ونعد كل واحدة من هذه النيران الشلانة مظهراً من سظاهر (آهسروا مندالاً):

١ ـ نار «كشنسب» في آذربايجان.

٢ ـ نار «برزبن مهر» يالقرب من مدينة سيزوار.

٣ ـ نار «اسنخر")، في فارس (بالفرب من مدينة شيراز ).

هذه النبران الثلاثة من مظاهر آهورا مزدا إلَّا أن آهورا مزدا نفسه

<sup>(</sup>١) مركبة من (آهورا) خالق الروح والعياة و (مزدا): صفة أهورا. كما ان (مزدا) مركبة من (مه) وتعني عظيم و (زدا) وتعني العالم المطلق. رهو إله الخبير عند المجوس.

بنيع النظام الطبغي أبضاً. قالنار الموجودة في آذريايجان هي للمعلوك والاسرة المالكة. والنار الموجودة في قارس خاصة برجال الدين. والنار الموجودة في الفلمة الغربية من سبزوار -برزين صير -هي للمزارعين والقلاحين وأصحاب الحرف.

ان آهورا مزدا لا يحمل وجها واحداً وناراً واحدة حتى في دين المجوس الذي تتحد فيه آلهة الجمال والخير وبعبد الناس الها واحمداً (آهووا مزدا) وبصاوعون عدواً واحداً (اهر بعن)، قالتان المقدسة نبزر وجود الاختلاف بين هذه الطبئات الثلاثة وتوحي بعدم امكانية اندماج هذه الطبئات لأنها متبابتة ولبست منشابهة، وهذا الاختلاف والتباين من وجهة نظرهم هو انمكاس لإرادة آهووا مزدا لاته هو الذي شاء ان يكون ذلك متلما شاء ان يكون الناو مقدسة.

وهكذا نرى آهووا مزدا بنئت هذا النالوت الطبقي في السجنمع لكي بوحيي للفلاح أن إلهه الخاص وثاره المقدسة هي العوجودة فسي مدينة سيزوار ولبست في قارس أو آذوبا بجان وأن التيران الأخرى لا ننفعه ولا نضره. بل لا نخصه ولا نعنبه أصلاً.

وفي الهند أبضاً عندما يربد بوذا التحدث عن الإله او الآلهة أو عندما يربد الافصاح عن شعور عظيم أو الكشف عن فكرة سامبة، بقول: هذه طريفة أربّة أو هذه فكرة أربّة ويفصد بذلك انبها سختص بالعنصر الآري أي العصر النجيب الأصبل وانها لا تنعلق بالطبقات

النجسة الأخرى الني حكم عليها بالنجاسة لآنها لا ننتمي لهذا العنصر.

لغد كانت الانظمة الطبغية والمنصرية والعرفية تستولي على كمل

الله المحافظة المستعمد الطبيعية والمصرية والعرفية مستوني على صل شيء حنى على مقدسات الانسان وأفكاره الدينية وكان الدين بسرر دائماً هذه الفواون الطبيقية مستغلاً بدذلك نخلف الناس الفكري والقلسفي.

وعندما تلاحظ نصر يحات يعض الفلاسفة كأوسطو واضلاطون يأنَّ العبد بولد عبداً وان السبد بولد سبداً وانَّ الأسر الشريفة تتمثّع بعرفي شريف وانَّها محصورة مثلاً في مدينة (أنيناً) في عنسرين اسرة فسفط (لاأكثر ولا أقل، فائنا نرى ذلك بحصل في زمن كان الناس بعيشون فيه تحت هيمنة الدين.

لفد كان دين والعلاّه ينتج الأفيون للمجتمع بإنناجه لمواعظ من هذا النبيل: «أنتم لسنم مسؤولين لأنّ كلّ ما بحصل هو حاصل باواد، الله ومشينته!»...«لا نشكوا من الحرمان ولا تتألموا فانكم سنجزون في مكان آخراء... «اصبروا على كلّ شيء لكن بضاعف الله لكم الأجرا».

هكذا كانوا بخمدون احنجاج الفرد و بجمدون حركته الإوادية .

كان الجبابرة بستخدمون العنف في سواجهة الناس واخماد نووانهم. لكنّ الدبن كان بنهج طربقة أخسرى في وأد النهضة وود الانتفاد واخماد تائر: النضب والاحتجاج وهي نيربر الموقف بطربقة كهذه: «انّ كل ما حصل فد حصل بمشيئة الله. فأي احتجاج واعتراض

... الدين شيد الدين

سبكون بمنزلة الاحنجاج على الله ومشبئنه».

وعلى الضقة الأخرى ينف دين العن غبي مغابل هذا الدين التخديري النبربري الماكر الذي سلب من الناس شعورهم بالمسؤولية ويژر النبيير الطبغي والعرفي في المجتمعات عير التاريخ.

# أثبياء دبن التوحيد

دين التوحيد هو دين الانبياء الرعاة، الانبياء العمقال، الانبياء الذين عجين الحرسان والجدوع في طبنتهم، والتك الذين وصفهم ثبتنا (ص) بأنهم كانوا جميعاً من الرعاة، وفد وفف دين هؤلاء الانبياء دائماً بوجه دين الطبغة الحاكمة، دين القساوسة والرهبان والسحرة.

إن دين عبادة الطاغوت الذي كان بنعنع بكل شيء طوال الناريخ كان يدور، آلةً في بد الطبقة الحاكمة لاستثمار الطيفات السحيفة وقعها وافناعهاء ولقد ظهر هذا الدين بشكليه الجلي والخفي في كل حقبذ من حف التاريخ..

### دين الشرك الجلي والخان

المكل الأؤل هو الشكل البدائي والواضح والصربح الذي بسمى

«دين الشرك الجكّي» والذي لا يزال موجوداً بين بحض الضبائل قسي افربقبا وبعقد انباع هذا الدين بنعدد الآلهة ويندسون بعض الحيوانات أو الأونان أو العلائم والرموز الخاسّة.

انً محاربة هذا الدين «دين الشوك» عندما يكون جلبًا وعارباً ومكشوقاً بعدّ امرأ سهلاً لكنّ محاربته سنزداد صعوبة عـندما يـختقي وراء سناو من «دين النوحبد» وبكون آلة في يد الملأ والمترفين. وذلك هو الشكل الآخر من دبن الشوك. الذي بظهر فيه دبن الطاغوت ياسم دين النوحيد لينضي على دين «التوحيد» ويظهر اتباع الطاغوت باسم عباد الله لببسطوا سلطنهم على قادة نهضة النوحيد والمجاهدين قسي سببله. طائما كرّرت هذا السؤال على طلبتي في دوس «تأويخ الاسلام» في كل عام واقوله لهم مسبقاً لأتني اعلم وبعلم الجميع ابضاً الله لو ايجيب على هذا السؤال جواباً صحبحاً فإنَّ الكثير من المشاكل سوف نحل ... حنى المشاكل الاجتماعية \_. والسؤال يتقول ان شخصين احدهما رسول الله (ص) والأخر الامام عملي (ع) أرادا أن بششرا الدبين فمي مجتمع واحد، فلماذا خرج رسول الله (ص) منتصراً ولم بخرج الامام على (ع) منتصراً من هذه المهشة؟ كلاهما كانا من عرب القرن السابع المبلادي والدبن الذي كانا يدعوان اليه هو دين واحد والقرآن نسرآن واحد والعمبود معبود واحد واللغة لغة واحدة والثرمن واحد والمجتمع واحد... لكننا نرى النييي (ص) بتنصر في هذه المهمة والامام علي (ع)

يخفق فيها. لماذا؟؟

البعض بجيب على هذا السؤال باجابات مروّعة فسيفول ستلاً: حصل ةلك لان علبًا (ع) لم بكن مساوماً ولم يساوم الباطل ولم يغبل بالظلم والجور. بل كان حازماً في رأيه وعمله. انها اجابة محيّرة قهل بنصد هؤلاء \_والعباذ بالله \_انّ رسول الله (ص) لم بكن بتصف يسهذه الصفات؟!

صحبح ان كلّ هذه العوامل ـعدم مساومة عــلي وعــدم قــبولـه للظلم والجور و... ـكانت مؤثَّرة في (إخفافه) إلاَّ انَّ هنالك عاملاً آخر بجب أن نعتر عليه وهو العامل الاساسي الذي سبب هذا (الاخفاق).

بعبارة أخرى علينا أن نبحث عن عامل لم بكن موجوداً في زمن الرسول (ص) وكان موحوداً في زمن الامام على (ع). واضع انَّ هذا العامل هو «دبن الطاغوت»، الدبن العرفي والفبلي والطبغي، دين عباد: الاو ثان. دين الشرك الذي كان آلةً في بد «الملأ والمنرقين» الذين كانوا بنعثلون في فببلة قريش أنذاك.

لغد كان هذا الدبن \_ دين الشرك \_سافراً وواضحاً رصربحاً في زمن الرسول (ص)، فقد كان أبر سفيان وأبو جهل وأبـو لهب يــقولون بصراحة: يجب ان تحافظ على الاصنام وعلى الكعبة لكي نبغي تجارة فريس فائمة لأن نجارننا وعظمتنا ومفامنا وشرفتا وعلؤنا على فبائل العرب منوط بالأصنام وبالكعية ولا بمكننا أن نفيل بشيء آخر بل يجب

علبنا أن ندافع عن الأصنام والكعبة وسنن الاولين . كانوا يفولون هذه

الكلمات بصراحة ولذلك كان الصراع معهم أمرأ سهلاً وكمان الانستصار عليهم ممكناً وهذا العامل هو السبب في انتصار رسول الله (ص).

أما على (ع) قاته لم يشهر سبقه على فريش المشركة التي ندافع عن الاصنام بل شهره بوجه قربش المسلمة الني ندافع عن الكعبة... فريش لم نرفع المعلقات السيع في وجه القرآن بل رفعت القرآن على الرماح. لاحظوا ماذا سبصنع دبن الشرك؟ انه بجاهد ويسفنح البسلدان وبيني مساجد عظيمة لبقيم فيها الجماعة ويقرأ القرآن وينجعل جميع العلماء والفضاة نابعبن ومدافعين عن شعائر هذا الدبسن وبستخذ ديسن النبي (ص) شعاراً له الا انه في حفيفة الأمر وساطنه يسمارس النسرك

انّ محارية هذا الشكل من دين الشرك الذي ينستَر يلباس التغوى والنوحيد أصعب بكثير من معاربة الشكل الآخر، ولن بستطيع احد \_ حنى على \_الانتصار عليه.

في ناربخ المجتمعات والاصلاحات الاجمنماعية نسري قمادةً وقفوا بوجه العدو الاجتبي الذي بسط سلطانه على بلادهم بشكل سافر فهزموء وظردوه من نلك البلاد بسهولة رغم فوة العدو وعظمته وجبرونه لكننا نرى في الرقت ذانه هؤلاء الابطال والابطال الذبين هزموا أعظم الجبوش في العالم سنراهم بخففون في مواجهة الاعداء في

#### خطأ المفغرين

الخطأ الذي ارتكبه المفكرون يكمن في أنّهم كانوا بـنسبون إلى الذين كل شيء يرونه في التاريخ كالمعابد والجهاد والحروب المفدسة والحروب الصلببة والجهاد الاسلامي و... واننا \_نحن المتدبنين \_كنا وما زلنا نعاني من نفس الخطأ.

ذكرت آنفاً أن للاسلام رأباً نورباً في هذا المجال وأنه لا يغبل أيًا من هذه الآراء بل بعتد أنَّ دبن الحق سبتحفق في نهابة المسطاف وان الادبان التي حكمت عبر التاريخ في شرق العالم وغربه كانت جميعاً من ادبان الشرك حتى لو كانت نحكم باسم دبن التوحيد، وانَّ الاتبياء إنما بعنوا لمحاربة هذه الأدبان وان دبنهم الحق بعنع الانسان المفكّر المحرّ شعوراً بالمسؤولية هو استعرار للمسؤولية التي كنان بنسعر بها الانبياء انفسهم. بغول التي (ص): «علماء امني أفضل من انبياء بني اسرائيل» و بنصد بذلك أنَّ المسؤولية التي كانت تقع على عانق الانبياء سنع على عانق الانبياء (ص).

### رسالة العلماء والمفكرين

ما هو النبيء الذي بجب على العلماء أن يستمرّوا علبه؟ أنّـه محاربة الذين من أجمل أحمياء الدين وننينه. أنْ رسالة العلماء الدين ضد الدين

الداخل اولتك الذبن تسلُّطوا على رقاب الناس وكانوا السبب في محنهم وشفائهم.

بفول رادها كرينتان: «أذا أرتدى الزور والمكر لباس النفوى. سنقع أكبر فاجعة في التاريخ».

اذن عندما اتحدث عن النبراد فاني لا اتحدث عن الدين الذي كان سائداً في الماض والذي ينجلّى في عبادة بحض الحيواتات او الاشجار او الاصنام بل ان المفصود من دين الشرك في كملامي هو: الشعور الديني لدى الناس والذي كان لعبة في بد العلا والمعرفين الذين حكموا المجتمعات عبر التاريخ الطويل.

ونستنج ان العفرين في الترن السابع عنسر والشامن عنسر والعصر العاضر الذين فالوا ان الدين كان عاملاً ركيسياً في شتات الناس وننفائهم وتثبيت التبد والذلة والضعف والهوان كانوا محفين في الإدلاء بهذا الرأي لأنهم كانرا يرون الدين عائفاً عن النطور والوضي والحربة والعساواة بين البشر.

وفد البنت التطوّرات المذهلة الني حفقها البشر بعد افصاء الدين عن مبدان الحياة صحة هذه الآراء والتصورات بشكل علمي.

غير أنْ هؤلام المفكرين الأحرار الذين سعو اللي تخليص الناس وتحريرهم من هذه الشرافات والسموم المخدرة أخطأوا في تنفيمهم واننا \_تحن المنذبتين مترتكب اليوم الخطأ نفسه.

الدين ضد الدين

والمفكرين هي احباء الدبن - الدبن الذي لم ينحفن في الناريخ - اذن بجب أن بنضج الناس وبكون لهم وجدان ديني يفظ واع وبفهموا معنى التسوحيد وبدركوا صدى نئاقض «دبن النسوحيد» ودبن «عبادة الطاغوت» كي بغدروا على نمييز دبن النسوك المتشح بوشاح التوحيد ويرفعوا نقاب الرباء - بكل اشكاله وفي كل أوجاء المعمورة لكي بصلوا الى دين لبس وليداً للجهل ولبى وليداً للخوف، كما ينول الساديون ويصدفون الفراي

لقد شجب الفرأن مراراً موظف اتاس بنعرضون الى عاصفة فى البحر قبيكون وبنوسلون الى الله بنسون البحر قبيكون وبنوسلون الى الله خسبة نعطم سفينتهم الاانهم بنسون كل ذلك بعد الرصول إلى البر وبعد أن ينفذهم الله مما كانوا فيه. أنَّ هذا الدين هو دين ناجم عن العرف وهو الدين نقسه الذي بنهمه الماديون في القرن التاسع عشر بأنه وليد الخوف.

لقد نهبتم القرآن فيل هؤلاء الماديين على اتباع هذا الدين وعلى عبادة الجبناء والعبد والتجار وعلى كلّ عبادة تنبت اركان هذا الدين الذي هو وليد النظام الطبغي .. من هم الذي المسوا نظام هذا الدين والى اي طبغة بننمون؟ الذين السيوا نظام هذا الدين هم اولئك الذين كانوا بقولون الناس: أن كنتم نمانون الجوع وطنفدون لغمة الميتن فاصيروا حتى بجزيكم الله من موائد الجنّة ا هذا هو الدين الطبغي الذي يتنتسر كالوباء في جسمد ادبان الحق حتى في دين نبينا (ص) .. هذا همو

الدين الذي بسقيه على (ع) بدين العبيد والتجار وبسقي العبادة فسي الدين الأخر الذي بلف بازله هذا الدين بأنها هعيادة الاحسرار» وهمي العبادة الذي تنبئق عن الحربة والحاجة السامية والعنسق والقضية الانسانية المقدسة والعدل والمساواة والقسيط وتدفي جميع الرذائيل والارجاس.

ان الدين الذي يبرر الفنر ويحرص على يفاته كان يبرر العبودية ابشأ وكان بخدر التاس و بخدعهم المالع العلا والمترفين. الدين القائل (أنّ الله لا يهنم بكفلة ظالم وسفي مظلوم) يجعل من الشعور الديني مادة نخد بر نغزل الناس عن المجنع و نز هدهم في الامور المادية لمسالح العلا الذين يستأثرون بها دون غيرهم أنّ الدين الذي انكر دائماً العلا الذين يستأثرون بها دون غيرهم أنّ الدين الذي انكر دائماً التاريخ مستغلا بذلك معنو به الناس وشعورهم الديني القوي. هو الذي كان بوحي للناس بان الجوع والحرمان والمرض هو علامة على رضا لأله ودليل على وجود الأهلية الخلازمة للتكامل والكمال وهو الذي بفنح لكل شخص حساباً خاصاً بالنسبة للاعتقاد بسا وراه الطبيعة لبيدًل الجمع إلى افراد والحضور إلى انزواء. وهو الذي يسلب من الناس حق الحباء و النمتع والتملك والنحكم وبغوم بكل هذا من اجمل الطبقة الحاكمة مستخدماً بذلك الوعد والزير بر.

انَّ الْفُرِآنِ لِم بخاطبِ عدوًا بِندُه مخاطبنه لأَنباع هـذا الديس.

ين قعد الدين ------

الحق في المستنبل وعلى مدى الناويخ.

عندما نقول انّ دين النسرك كان مهيسناً على الناريخ وان الانبياء بدأوا حركة ناربخية نصحبحية ضد هذا الدين فائنا سنكون مسؤولين نجاء هذه الحوكة وبفائها واستعرارها لائها حركة نقدميّة نربد ان تغير مجرى التاريخ الذي كان ولا بزال نحت هبعتة الملأ والمعرفين.

ان رسالتنا هذه لا تتعلق بالماضي ولبست رسالة رجعة بل هي استمرار لحركة انبياء دين الحق، الأنبياء الذين نهضوا من بين الناس . الاثنياء الامين . أي المنسوبون للائمة \_الانبياء الذين وضغوا بحرجه وعاظ السلاطين وانباع العلا والسترفين. اولئك الذين كانوا إثا من طبقة الملوك او من طبقة الاقطاعيين، اي انهم كانوا بدون استثناء افطاعيين من ناحبة وبنتمون الى العائلة المالكة من ناحبة اخرى.

امنا النبيء الذي لم يدركه المفكرون في اوربا (والذي لا ندركه تعن ايضاً) هو اللهم عشوا استنباطهم الصحيح عن دين النبرك (الدين الطبغي العاكم على الناريخ) على الدين بمعناه الأعم الأرسع \_ ولبس صحيحاً أن نقول: إن في التاريخ دبناً واحداً، إذ كان في الناريخ أدبان عديدة، وهذا الكلام هو نفس كلام «غوروبني» الذي بغول: «لا بوجد مجنع عام واحد بل هنائك عدة مجتمعات».

اذن يجب أن تفصل كل مجنمع عن غيره ثم ندفق فبه ونحكم عليه بشكل خاص. فنندما بتطوق القرآن الى بلعم بن باعوراء وهو منال لاو تلك الذين حرّفوا الشعور الديني والابعان القطري لصالح الفئة الحماكمة، نراء بخرج عن سيافه و بغول: ﴿ فعله كمثل الكلب ﴾، ما معنى هذه الحدّة في الكلام؟ انها تنتي أن هؤلاء هم الذين نبتوا وجود العلا والمنزفين وأبقوا على الظلم والاستثمار والتعييز وأنهم هم السبب في عفر نمار جهود الانبياء، وهذه العبارات أنما ندل على شدة الاستباء من مماوسات وأعمال دين الشرك اللمينة.

أربد أن أستنتج هنا وأقول (وان كان هذا الغول بفغل علمبكم لكشّي سوف أشرح أبعاده بنقصيل في فرصة أخرى ان أنسيح لي ذلك لأتسني اعتقدان هذا الكلام سبغثر نظرتنا وحكمنا على الدين والتاريخ).

أريد أن أقول: ان الرسالة الني حملها المفكرون الأحراو في أوريا في صراعهم مع دين الفرون الوسطى والتي انفذوا سن خلالها اوريا من النخلف والرجعية هي الرسالة نفسها الني أخذها أنبياؤنا على عاتقهم عبر التاريخ، أنا لا أقول ان نصور هؤلاء كان تصوراً صحيحاً ولكن اويد الفول ان رسالة هؤلاء المفكرين في الصراع مع التحير والانحراف والدين المخالف للناس وحفوفهم هي الرسالة نفسها التي كان الانبياء بحملونها على عاتقهم وحطموا من خلالها جميع الاصنام واستهدفوا بها جميع ممارسات دبن الشرك (دبن النسرك (دبن النسرك (دبن النسرك ادبن النسراك ادبن النسراك ادبن النسراك ادبن

في الناويخ كان هناك نوعان من الدين كما كان هنالك دائماً صفّان وفننان متقابلتان على مر المصور: النق الظالمة وهي النف النب نكن المداء للحفيقة والمدالة والحرية والحضارة والرقي وهي النفة الني كانت مشغولة بإشباع ولعها وغرائزها المنحرفة في التسلّط على رقاب الناس وحرمائهم من ابسط حفوقهم، وقد كان أفراد هذه الفنة من المتدبّين ولم بكونوا من الزنادفة والكافرين.

لقد الله عن خلال حديثي حكم المفكر بن الاووبيين على الذابن غير أتي اجد هذا الحكم طالعاً ومجعقاً من هذه التباحية. فبائد لبس من الاتصاف ان نضع الدين المجوسي والدين المودكي (أأ والدين المازي والأديان اليونائية التي ولدت ونرع عن على يمد الطبغات الاجتماعية الحاكمة وطبغات الافطاع المنزقة المرفهة، في خندق مع أديان الحق (اديان الانبياء الرعاة) نم تعمم حكمنا على كل هذه الاديان وتنظر البها نظرة واحدة، وليس من الانصاف أن نضع دين الحق وانصاو، الذين كانوا في جهاد دائم مع نبك الاديان (المنحرقة) والحكومات التابعة لها والذين قُتلوا وسجنوا وعذبوا على بد نبك الحكومات. قي جههة واحدة مع الأديان الأخرى التي حكمت الناريخ.

(١١ ظهر سردك: في الطرف الشرقي من نهر دجلة في بلدة اسمها (ما فرابا) وذلك في زمان الملك (قياد) والد (أفوشروان) الذي بدأ حكمه سنة ٤٨٨ م، وقد كان دينه إصلاحاً لدين (ماني). (المترجم).

اننا لو أصدونا حكماً واحداً على كلُّ هذه الأدبان نكون تد حكمنا هلى فتين متاقضين بحكم واحد وبالطبع لن بكون هذا العكم حكماً هلمباً ولا منسجماً مع العفل والوانع والأخلاق أيضاً.

أيها المفكرون أين أننم؟ هل بمكن العكم على شيء بالترجمة؟ كيف حكم الاووبيون على دينهم؟ انهم ناضلوا وعملوا و درسوا وحففوا تلاثمنة عام من الزمن وادركوا في نهابة الامر ان النصرانية هيي النبي سبيت كل هذه المصائب لبلادهم. حستاً أنهم نرجموا ذلك ونحن ابضاً نردد نفس هذه النرجمغ الفكر لا يعني ذلك، وإذا حصلنا على مفكر بهذه الطريقة فانه سبكون مفكراً ترجمانياً وليس مفكراً حقيقياً, سوف انظر في فيما بعد الى طريقة صنع المفكر في المجتمعات الاسلامية (١).

كيف يمكن الحكم على الدين الذي صنع أبا ذو بسنف الحك.م الذي تحكمه على الدين الآخر الذي جاء ليبقي على كظة الظّالم وسنب المظلوم والذي كان مسبباً للففر وحامياً له؟

أبر ذر، وجه الاسلام الطاهر الكامل المرئى على يد النيي لم يكن بملك شبناً ــ لا مالاً ولا منالاً ولا ثقافة ــ ولم بنا نر بشي، بل كان روحاً انسانية نقيّة خالية من كل شوب، فكل ما كان عند هذا الرجل هو من صنع هذا المعمل وهذا الكتاب وهذه الرسالة. بفول أبو ذر: «عجبت لبنن

<sup>(</sup>١١ راجع سلسلة التناجات (الكراس رقم ٢٠).

الدين خند الدين ————— ه

والأجمل من هذا هر ان كلام أبس ذر لا يشبه مينان الاسم المتحدة الذي يغول: «بحق لكل شعب يقع تحت الضغط والغصب القبام لاحقاني مفرفه». فأبو ذر لا بقول: يحق لك ان نفعل هذا ولا بفول: بحق لك الفيام ضد اولتك الذبن سببوا لك الجوع، حنى انه لا بغول: بحق لك ان نشهر سبفك على كلّ الناس بل بقول: «عجبت كيف لا يخرج على

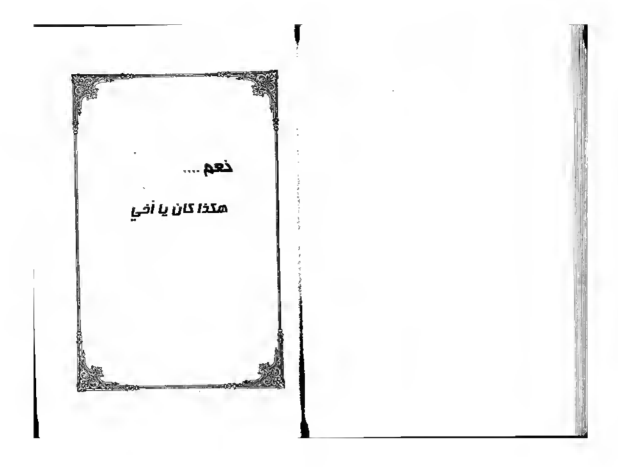
الناس شاهرأ سيفه

حبتند أليس من الاجحاف والجهل الطلق ان نحكم على هذا الدين الذي ينظر إلى الناس وحباد الناس هكذا نظرة بنفس الحكم الذي نحكم به على الدين المسبّب والمبرّر للجوع. أنه لأمر مضحك ومبكٍ في الدف ذاته. لا بجد فوناً في ببنه كبف لا بخرج على الناس شاهراً سيفه!».

عندما كنت انحدت بهذا الحديث في اوربا ولم اذكر اسم صاحبه كان البعض بتصوّر انّ هذا الكلام هو كلام «يرودن» لندّة نطوّفه او كان البعض بتصوّر انه من كلام (داسنا بوقسكي).

يفول داسنا بوفسكي: «اذا حدنت جربمة قتل في مكان ما فإنّ اولتك الذين لم يكن لهم اي انسزاك في هذه الجربمة سنكون ابديهم ملطّخة يدم القتيل ايضاً» وهذا كلام صحيح. انظروا الآن الى كلام أبي ذر (الذي لم بكن مندتها فحسب بل كان الدين بعبنه فقد كان أبو ذر دبناً مجسماً ولم بكن اي شيء آخر قلم يناثر بالمذاهب المختلفة ولم يعنى بعد النورة الفرنسية. بل عاش بين فبيلة غفار).

بغول أبو ذر: «عجبت لمن لا بجد فوناً في يبته كبف لا بخوج على الناس شاهراً سبقه الله يقل كيف لا يخرج على من سبّب له الففر، ولم يفل كيف لا يخرج على من سبّب له الففر، التخت لا يخرج على الناس كل الناس؛ لماذا الانتخال من بعبش في هذا المجتمع وان لم بكن من المستشرين فائه مسؤول عن الففر والجوع لانة يعيش في سجتمع بموجد فيه الففر والجوع. كم هو مسؤول الى درجة يكون فيها عدواً مهدوراً للدم. لائه شربك للمستشر الذي سبّب الجوع. أي أن الناس بعنبرون مسؤولين جمعاً وبشكل مباشر عن الجوع والفقر.



اريد أن أنحدت البوم عن نفسي، لا لنبي الا لأنني أريد ان أناو عليكم خاطرة إخاطرة ترفيط بحد ذاتها بي ويشخصيني كممثل لطبغة ومجتمع ومدينة وناريخ أنا -من جهة -أتبي الى شربحة منققة بنفافة معاصرة تعلمون طبيعة المناخ الذي نميش فيه ومستوى ارتباطها بالدين، وطبيعة الأهداف الني تنشدها وماهبة اللغة التي تتحدث بها. وانا من جهة اخرى، جننكم من بلاد نائبة، صحراء فاحلة لا أثر فيها للعمران والرفاهية والهيش الرغيد؛ حياة بؤس وشفاء وففر وعوز. وانتمي - من جهة نائنة -الى طبقة ننشرف بأن لبس فيها دم لشريف او نبيل من اوائك الذين صعوا عرفهم بالسبف والذهب.

اشعر في فرارة فطرتي ان آباني واسهاني جيلاً بعد آخر بنحدرون من الففر والبؤس الى ان بغببوا في عمق التاريخ ـوما اسرع غيابهم اذ لا بذكرهم احد في الناريخ سوانا نحن ابناءهم. فالتاريخ عدوً لدود لأجدادي وأجداد أمثالي.

ومع ذلك، فقد وفع اختياري على (الحيضارة) كمحفل علمي اواصل فبه دراستي ونحصيلي. وكنت على الدوام شنوفاً بآنيار هكذا كان با أخى ---

...الى ان فررت صيف هذا العام السفر الى افريقباء يشدني شوق عادم الى وؤية الاهرام الثلاثة في مصر، وعلى حين غرّة انهاو كل ذلك الشوق وتبدّدت كل الأواصر التي كانت تربطني بآثار الماضي ونشدتني اليها يفوة، وجرفت ميا، الثيل مها كل التصورات التي كنت أحملها في رأسي واكتشفت ان كل ما كنت أوّ من بأنها مظاهر نمذن وتحشر انساني ما هي إلا سراب خادع دام آلاف السنين، وقد بات الآن في تـظرى هشبماً نذرو، رباح مصر!

ما أن وطأت قدماي أوض مصر خلال ابام نموز، حتى عرّمت على زبار: أثرها التاويخي العجب، الأهرام احدى عجائب الدئبا السبع، وكدت أطير فرحاً اذ سنحت مثل هذا القرصة لي. استصحبت احد الأدلاء لأستفيد من نوجيهاته وتوضيحانه حول الاهرام وطربغة بنائها وناريخها وإسراوها وسائر جماليانها وفنونها الخقيّة!

أشار الدليل الى ذلك البناءات الشاهنة وبدأ يحكى قصنها: قبل زهاء خمسة ألاف عام حمل (العبيد) تسانسته مليون صخرة كبرة تزن الواحد: منها طنين -كممذل -وجاؤوا بها من أسوان حيب السد العالي المعروف، الى القاهرة ليشبدوا بها نسعة أهرام، ستة منها صغيرة وثلاثة العضاوة والنمدن البشري، معنيراً هذا الأثمار من دواعمي النمخر والاعتزاز بالنسبة للانسانية جمعاء، وحبنما وقدت على مدينة أو بلد سرحان ما أبادو بالذهاب الى الأماكن التي نوجد فيها آثاو قديمة لأهل ذلك البلد لأطّلع عن كتب على حجم الانبجازات والدوو الحضاوي الذي لعبو، في بنا، العضاوة الانسانية، وما هي الروائع التي أيدعوها في العاشى السحين.

في البونان، وحين ذهبت الى معيد دافي وشاهدت أبنيته العظيمة، بهرنني كل نلك العظمة والجلال، وكنت اذا سافرت الى آسيا واووسا وافريقبا أعمد مباشرة الى الأناو العظيمة لتلك الأصفاع حبيت تستثل بالنسبة لي مظهر فوز نلك الشعوب ومسنوى نيوغها في مجالات الفن والعمران والصناعة، ونعكس مدى وفيها العضاوي، فكل واحدة من تلك الروائع العمرانية هي بمثابة كنز لا بغذو يثمن بمثل حصيلة كفاح النوع البشري على وجه البسبطة ويعكس مدى انتصاو الانسانية فمي صراعها الدؤوب مع الطبيعة على مر التاريخ.

في ووما، مناحق الفنون والإعماو، والمعابد الشاهفة والتصوو الفخمة، وفي الشرق الأفصى كالصين وكمبودبا وفينتام، جيال شامخة شبّدتها أباد يشرية ونعتها أنامل اثاس سهروا عليها اللبالي وأبسهدوا انفسهم واعصابهم من أجل نحوبلها الى معابد لآلهة السما، ومن يمثلها على وجه الأوض من الكهف ورجال الدين. كانت هذه الأسوو في

Ł

هكذا كان باأخي بسواء في الكتب أو الآيسات والروابيات أو الآتبار والأفكار، على كل ما هو مغيّب ومهجور، والطالما عترت على المطالب الفيمة في أماكن وموارد مهملة لا ينم التعرض لها الأثادراً، ولا يسعرُ عليها إلا مرور الكرام، ذلك ان القيتم اما أن نكتم اذا قبر على ذلك، وإلا فينم نشويهها!

عزف عن الأهرام وتوضيحات الدليل الذي يتوسع الجسميع ان يعتروا عليها في الكتب والدجلات وأصررت عليه بأن يكتفي بالكشف عن ماهية تلك الصخور، فأحاب على مضض: انها أخاديد حقرت في يطن الأرض لعد: كلومنرات. فلت له: لماذا؟ قال: أنتها مغابر العبيد الذين شيدوا هذ، الاهرام، فعلى مدى منذ وثلاثين عاماً، ويشكل بومي كان العبيد يجرّون هذ، الصخور لمسافة الف كيلومنر وكانت أرواحهم نزهن تعنها زرافات زراقات. غير أن نظام الرفيق مالذي عظل اختراع المجلة والمتلذ على حد فول «شوارنز» لأن وجود العبيد يكشره كان بغيهم عن الحاجة الى اختراعها مهذا النظام كان يلفى بأشلاء العبيد المدوقة في هذه الأخاديد، ويبادر الى استخدام غيرهم.

ويومياً ، كانت التقاوير نرقع الى فرعون بموت مئات العبيد، ومن ثم يُونى بأباد جديد: من أفريغها السوداء لم تتعود بعد عملى فساوة الظروف والبيئة، تحتر نفع معدلات الضحايا والوفيات، وكمان الخط الببائي برتفع وينخفض حسب فصول السنة وبحسب استشار الأويشة كبيرة هي الذي اكنسبت الشهرة العالمية الفريدة. فيل خمسة ألاف عام، حُملت ثمانمة ملبون صخرة على طول مسافة نبلغ (٩٨٠) كيلومتراً من أسوان الى القاهرة ورصفت على بعضها لتشبّد بواسطنها مبان ضخمة لتصرح فيما بعد أضرحة لأجساد التراعشة وزوجانهم بعد تحفيطها بالعومبا، العصربة؟

لقد صممت الغرفة المركزية للأهرام من ستُ فظع صغرية كبيرة نتهض أربع منها كجدران للضريح والتحامسة يعتابة فاعدة والمسادسة ولك ان تتصور حجم ووزن الصغرة الني كان ينمين عليها ان نتحمل ملايين الصخور الاخرى المتراكمة إلى اعملي الهسرم وتعصير ونشاوم خمسة آلاف عام لحدً الأن

اخدُتني الدهشة وأنا انظر الى هذا البناء الرهب، وفجأ و فعت عيني على مجموعة صخور مركومة قوق يعضها على مسافة نبعد حوالي در ٤٠٠٠ متر، فاستفسرت من الدلبل عنها، فلم يكترث بسؤالي وأجابني: لا سني، انها مجرد صخورا فلت له: انها مركومة على بعضها، ولا نعني شبئاً الربد أن أعرف سر هذ، الصغور، كان بنفادى الاجياية عن سؤالي وضعرت أنه بنحاشي أن أطلب منه الذهاب الى ذلك المكان، فالجو كان حاراً والهوا، لاقع والأرض صخر بة ذات تضاريس وكان من الراضح ان احداً لا نحد ثه نقسه بالذهاب الى ذلك المكان.

ولكن. ما دّنيي وأنا الذي علمتني التجارب ان اركُز دائــمأ فــي

والطاعون. ولكن على أي حال ففد كانت الاحصائبات مروعة وتكشف عن عملية أباد، جماعية لأولنك المبيد، بضاف الى ذلك عوامل اخرى من فبيل تقلّب مزاج فرعون الذي كان مبتلى بحالات نفسية خاصة وامراض خفية، وكذلك أسرجة أوباب المحل الذين كانوا بنسابقون في اضطهاد اللبيد والتفن في امتصاص اكبر مقداو ممكن من العمل من اولنك المساكين دون وازع من ضمير أو فانون.

نم إنَّ فرعون كان منديناً بزمن بما ووا، الطبيعة، وكان ذلك داعياً لرغبنه في ان يدفن هؤلاء الى جواره وعلى منزبة سن هرمه لكسي يواصلوا خدمته في ممانهم كما كانوا يخدمونه في حباتهم.

ظت للدليل: انركني وشأني، فماني لا اطبق بعد هذا نحمل وجودك ولا وجود هذ الاهرام الخبينة، سأذهب بنفسي.

ذهبت... لم تكن نمة مسافة طوبلة بين اهرام الفراعنة وأخادبد المييد، غير أن الطربق كان صحب المجوو، والصخوو نشدخ افدام المايرين لتخلّف ووا ،هم خطوطاً من الدماء، لم نكن المسافة بأكثر من عد: اقدام، ولكن المسافة دائماً .. لا نتجاوز الأقدام بسين الجلاد والنهيد (۱).

 (٦) لطّها أشار: إلى دفن الامام الرضا (ع) إلى حوار هارون الرشبيد قبي منسهد بايران. (قسنريم)

هكذا كان با أخي \_\_\_\_\_\_ هم جلست على مقربة من الأخاديد. وما لينت فليلاً حتى شعر ت

جلست على مقربة من الأخاديد، وما لبنت فلبلاً حتى نسعرت وكأن رابطة قرابة وصلة وحم تربطني بهزلاء التمساء، وان بيني وبسين نلك الأهرام ومن فيها كراهبة ونفرة! لقد عشرت على ذاني وأسا أطلل على فبوو أوحامي وأفربائي، وكأنني أعرفهم فرداً فرداً، أو كمانت لي صحبة مع كل واحد منهم أو شراكة في حباة ومصير. كنت واحداً مسن أعضاء هذ، الأسرة البائسة، وما أزال!

صحيح انني جنت من بلاد وهم فدموا من أخرى، وانا من عرف وهم من آخر، لكنها نصنيقات شيطانية تهدف الى نظيع الانسان اربأ اوبأ والمنلذبد وجعل الافرياء اجانب والاجانب أفريا.

غير انتي اليوم أمسيت سلبلاً لهذ، الطائفة من بني البشر بعبداً عن مفتضى نلك التصنيفات والتقسيمات المفينة، هم اقسربائي وانا الآن أواسيهم، وما أن التفت مرد أخرى صوب الأهرام اقابي أشمر بههو": ومسافة شاسعة نقصل بيني وبين نلك الفظمة والعجلال واليهاء، بل كأن بيننا عداو: وكراهية، وحقداً على ذلك الفن والنمدن والحضارا، لفد أمركت أن كل الآثار العظيمة على طول الناريخ والحضاوات المجيدة لم نقم إلا على اشلا، أسلافي!

سوو الصين الخليم، وجميع القلاع والأبراج العالية وما الى ذلك من الآناو الشامخة، هكذا وأن النوو. صخرة صخرة ولبنة لبنة من دماء اجدادي ولحمهم وعظمهم.

لفد رأبت بأم عبني ان العضارة والتمدن لا بعنيان سوى العفد والنمع والتنكيل والاستغلال وأسر البؤساء ومعن دما نهم... ليسفر عن ذلك بناء شاهق مؤلف من ثلاث طبغات هي عبارة عن عماوة الطلم والجوو عبر آلاف السنين وفد أوسبت دعائمها على اكتاف اخواني واخواني. مكتت جالساً بين نلك الصخور المنزاكمة، ورأبت هؤلاء المدفونين في نلك العفر وهم بخاطبرنني أنا خربج جامعات المدلوم الانسانية في اوربا واسناذ ناريخ الحضارات في جامعات ايسران ليطوني درساً من اول صفحات كتاب العلوم الانسانية، كان ذلك أؤل

اخواتي علموتي إن كل صا نعلمته باسم الحضاوة والتسدن والاخلاق انما هو كذب معنني، وإن ما بدرس في الكتب والحصص لبس سوى الفرعونيات والقارونيات والبلمييات، وإن الناريخ العنبفي بمنذ على النسافة ما بين الاهرام وهذا المكان، وإن العضارة والمدنية والاخلاق والتاويخ وجميع العلوم الانسانية لا ندرس لا في المدارس ولا في المعابد بل ها هتا نحت هذه الصخوو، هاهنا تجدونها مدفونة مع اخواني...

ونلك الاهرام التلانة التي لم نبعد في نظري سبوى التبالوت المشؤوم: الاستبداد والاستعماو والاستحمار، هي التي افستملت هدذ، الفاجعة لتكون دليلاً على سبرة الانسان المظلوم وشاهداً على مصير، المحتوم.

اشكركم يا اخواني المدفونين هاهنا، أند علمنموني أن كل ما نعلمته في السابق من اخلاق وفنون وعلوم و ناويخ انما هو من صنع هذ، الاهرام الثلاثة ومن يرفد فيها، من صنع فرعون والملأ والسحر نها أثقا الآن أدفئ تحت هذه الأهرام كل ما نعلمته منها، وأبدأ من جديد، وسوف انجه فوراً من هنا الى (منى) اوض المنسق والفتال، لأرسي الأبالسة الثلاثة أو قل الوجوه الثلاثة لإبليس، فنحن جميعاً يا اخواني ضحابا لهذه الأوباب الثلاثة التي تعلمنا منها تاريخنا واخلاقنا وديننا، هذه الثلاثة هي أنى دفنت التاريخ والاخلاق والدين نحت هذه الصدد.

عدت الى المدينة، وعزفت عن التجوال فيها خسبة ان تنظيع في مخيلني صورة أخرى غير صووة نلك الصخور المكدسة، لم اكن أرغب في أن أفكر يغير ما تعلمنه من ذلك الصخوو مسما وجسدت فسه نسمام وجودي. ذهبت مباشرة الى غرفتي وجلست فيها انصفيع وأسسمرض وجوه أخواني الجدد، منة ونلاتون عاماً يمعدل ثلاثين الف من اخواني، من اسوان الى القاهرة، ذهاباً واباباً، قبل خسسة آلاف عام.

نعم؟ خمسة آلاف عام مضت. كان فيها اخواني نحت نير سباط العلادين وصخورهم، ولاننك انهم لا يعلمون ماذا حصل بعد خمسة آلاف سنة، ولا نبك ابضاً انهم يريدون أن بعلموا...نناولت فصاصة ووق وكتيت وسالة الى واحد من مئات الآلاف المقبووين في ذلك

الأخدود، وفدّست له نفر برأ موجزاً عما جرى علبنا في غضون خمسة آلاف سنة، خمسة آلاف سنة لم بعد موجوداً فيها، ولكن الرئ والعبودية استمرا خلالها بأنماط نسني...جلست وشرعت أكتب:

«رحت أنت، وتحن لم نزل نبني الحضارات العريفة وتنهبأ لأجل فنوح وافتخارات ومآثر».

كانوا بقدمون الى قرانا وضباعنا وبجرونا كالبهائم ورا.هم، وذلك لتصنع فيورهم، واذا ما انتهبنا من بناء نلك الذيور العظيمة كان المجد والعرّ لهم وحدهم ومنى ما انطفأ بصبص رمتنا الأخير في هذه العبا :خلال هذا العمل المهلك. غدونا احدى صخرات تلك العقيرة.

كانوا \_ ناره \_ بأخذوننا الى الحرب، حرب على أناس لم تعرفهم ولم تكرههم من فبل، حتى على رفافنا ومواطنينا وافرياننا.

كانوا بدفسونا إلى الحرب عنو : في حين إن آبا ,نا وامهاتنا الذين خط الدهر خطوطه السوداء على سبماهم \_ بنتظروننا يسفارغ الصسر، ولكن انتظارهم هذا ظل بلا جدوى .. ولا جواب .. اا

هذه الحروب معلى حد قول أحد العلماء كانت عبارة عن: انسباك بين فريفين لا بعرف احدهما الأخر (١).

كانوا يأخذوننا إما لنفتل، ان لم بكن النصر حليقنا فبالكوارث

(١) نفرسوا في هذا الحديث جبدأ لأنه بوشع مسار التاريخ كله \_المؤلف.

هكذا كان با أخي \_\_\_\_\_\_\_

والنكبات والخراب والمدن المتهدمة والمزارع الجردا، نصبح من تصبب آبائنا وامهاننا، وإن انتصرنا كان الفخر والعز والمباها، بسيجل للفير، ونحن العرائس المنحركة خلف الكواليس.. لم نحط يشيء من هذا النصر.

اخي؛ نهضة وتحول عظيمان ظهرا بعدك، الفراعدة والعبابرة وطفاة التاريخ بدلوا طربقة نفكيرهم، لهذا فرحنا!! حميث ان الفدما، كانوا بعنفدون بأن ارواحهم خالدة وبعد مونهم سنظل نحوم حمول مقابرهم، ومنى ما بفي الجسم سائماً سنظل رابطة الروح معه كما همي فائمة، والأجل هذا الاعتقاد ارغموني وارغموك عملى رصف هذا الصحور الهائلة الممبنة.

ولكن مع مرور الزمن أمشوا أكتر تنوراً واصبحوا لا بفكرون بالموت من بعد، لهذا نركوا نلك العقائد البالبة وكانت لنا \_هذه \_بشرى سارا، بشرى النجاة من بنا، تلك النبور وجلب نمانمانة مليون صغر، من مساقات آلاف الكيلومنرات ورصفها على بعض ..!!

ولكن با أخي!! لم نعمًر هذ، البشرى طوبلاً، اذ تسريوا كانسل الى فرانا وأجبرونا على العمل بعدك، ومرة أخسرى نكسرون نفس المأسا: ا ومر: اخرى حملوا على هاماننا و اشلاننا الصخور ولكن لا لنبورهم هذه المرّن. بل لفصورهم وأسوارهم النظيمة، تلك القصور الني امترج بناؤها بدمنا ولحمنا.

أخي: مرة أخرى كنا نحوم كبقر التاعور في دواسة البأس. مناهفين الى ناقذة يطل منها النور، فكانت نهضة وأنبياء عظام» زرادشت العظيم، ماني (أ) الكبير، بوذا الكبير، كنفشيوس الحكيم، لاور نسوا المنعمق... كانوا آمالاً نبرعم في الطريق، لايد ان الآلهة بسئت هذه الشخصيات العظيمة لإنفاذنا نحن المحرومين والمستضعفين من الذل والعبودة والهران وليحلوا الابعان والعبادة محل الظلم والرف.

ولكن با اخي: هؤلاء العبونون من طرف الآلهذ كانوا يقدمون دون أن يأبهرا بنا ولم بذكروا اسماً لنا، كانوا يذهبون الى فصوو الحكام مباشرة. فكنفسبوس العكبم مثلاً، الذي كان يستحدث عمن السجنع والانسان، وكنا نصدق ما يقول، لقد ذهب الى وؤاوة «نو» وأصبح نديماً لأمراء الصين.

(٧) ماني، اسم رئام ظهر في زمان (أودنير) ويعقهم يقول بل في زمان المسلك (يهرام)، ظهر بعد عبسى (ع)، وقد قتله (بهرام بن هومز). اسم كنايه (أرزنك) ومقائده مزيع من عقائد الرودنيين واليهود والمسبحيين، يقال ان أسمه من السلوك الأحكانيين، وإياه من رجالات (هدئرة)، هاجر إلى (بابل) وولد (ماني) في نلك البلاد عام ٢٧٦ م، ادعى النبو: يمد ان اطبلع على الأدبان الموجودة وسنى نقمه (قار تلبقة) الذي أخير حنه المسبح، ومن أقوال ماني، ويبدر الانبياء يأرامر الأله أحياتاً من الهتد واسطة (زردنسة) والأن أوساني الله لنشر دين الحق في بايل» و «أرساني الله لنشر دين الحق في بايل» و «أرساني الله لنشر دين الحق في بايل» و «أرساني الله تبيأ من بابل حتى نصل دعوني العالم أجمعه، (المترجم).

وبوذا حبث كان من كبار أمراء «بناوس» فد فاطع الجميع وغار في نفسه لبذهب الى «نيروانا» ــ الني لا أعلم أين هــي ــ ولهــذا نــراء ممنكفاً ليخرج بأفكاوه العظيمة الى الجباع...!!

وزرادشت الذي كانت آذربيجان محل بعثته \_ويدون أن يكلمنا نحن المحرومين والمعذبين \_ ذهب مباشرة الى بلخ فمكت في بـلاط كشناسب.

و «ماني» الذي تحدث البنا عن النور و نهجم على الظلمة، ظل بهمس في آذائناً - نحن المسجونين والمعضرين في الأرض - عن الظلم والظلمة، وهكذا لم نزل نتحايل على انفسنا وتقول:.. اجل هذا هـ و المنجي الذي ظهر الإتفاذنا، ولكنه افصح عن لب كلامه ضمين كمناب اهداء الى الملك شابوو الساساني. هذا وقد الني خطاباً أثناء حفل تتويجه وكان بفنخر بعرافقته الى سرندب والهند وبلغ ومن شم نبرا، برر هزيمتنا بهذه الانسود:

«كل من يهزم و بدحر فهو من ذات الظلمة».

«وكل من بغوق ويتنصر فهو من ذات النور».

ولهذا نرانا \_ نحن المهزومين المستضعفين \_ نملاً طول وعـرض التاويخ دوماً.

اخي: ذهبت «أنت، ضحية لهذه الأبنية الشامخة و«أنا» منذ

رحت «أنت» صرت فرباناً لهذ، القصور الناهفة، وعملى حسين غسرة وجدت نفسي تحت فيود ونبر من هم خلفاء فرعون وفارون - الذين بيبعونني وبشنرونني منى ما طاب لهم ذلك.. اجسل يما الحسي ... لند ظهرت بعدك طبقة رسمية ندعي «الكهنة»، ففي فلسطين وايران ومصر والسين، بل وفي كل مكان يوجد انسان محروم مثلي .... كان لايذ لي أن أجز على ظهري الصخور لأبني يها نلك الفصوو الفخمة والمحابد

ويعد هذا وغير هذاء قان دخيلفاء الالهه وهذا هالنبي، كانوا يطوفون وفابتا بقلادات آخرى ... فباسم الركاة بسرقون وينهبون وتحت شعار الجهاد بيعنونا الى مبادين الحروب، حنى انهم كمانوا يرغموننا على ان تقدم اطفالنا فرابين على مذبح المعابد والهباكل وتحت ارجل الاصنام.

أخيء أندوي ما أعانيه ... لا: فإن الهياكل كلها عامرة يدم اولادنا الاجرياء... وهكذا أصبحنا ، مرة أخرى \_لعبة يسيد الآلهـــة اضافة الى وارتى فرعون وفارون .

اجل... اغتصيت الكهنة المجوس أغلب أراضبنا وهكذا فعلت الكنائس حيث كنا عيداً بل اداة كادحة لهم.

دفعونا لتشييد المعابد والفصوو الفسخمة فسي الروم والهمياكسل العظيمة في الصين... وكان الهلاك من تصيبنا... أما النصر والعزّ فللكهنة

والفسسة ونجار الدين ووارئي فرعون وقاوون... ١١

وهأناء الذي عنست بعدك آلاف الستين وشاهدت حتف رفاقي والحواني ولهذا النابئي شعوو بأن الآلهة أيضاً نكره و نبخض العبيد. ووويداً رويداً احسست بأن الدين هو في حد ذاته فهد فيدونا به والكهنة والقسسة ووجال الدين هم أنفسهم وسائل أخرى لاسمنمادنا واستحكام هذه التصور ونلك القيور.

ومرّت الأبام ... والحكماء والعلماء العظام \_الذين كان نفكيرهم أفضل منا \_كارسطو القائل بأن: يعض الناس ولدوا لأجل أن بكونوا عبداً وبعضهم جاءوا الى هذه الحباء ليكونوا سادة ونيلاء اشرافا ... لهذا أيغنت بأننا ما جننا إلا لتكون رقبعاً ولبس لنا حظ غير هذاء وحظنا ما عساء ان يكون سوى الظلم والجور والضرب والتحفير والعبودية، ولا شيء غير هذا ...!!

ولكن با أخي: فجأة وعلى حين غرة علمت ان رجلاً هبط من جبل وركن الى معبد مزمجراً: «ائي رسول الله»...

ومرة أخرى، كادت ارتعاشة سهيبة نحبس انتفاسي.. همل ان خدعة اخرى تكمن وراه هذه الصبحة.. ولكن فنح فاه فقال ـوانـا لا أصدفه \_:

اني بعنت من فيل الله القبائل: ﴿ وَسُرِيدُ أَنْ نَسُمُنَّ عَسَلِي الذِّيسَ

استضعفوا قي الأوض ونجعلهم أنتَّذُ ونجعلهم الواولين ﴾ (١٠).

با للعجب... الكنف اصبح الاله بكلم العبيد والمستضعفين ؟ ويستمرهم بالتجا: وبعدهم بالزعامة والقيادة، ويسجعلهم وأوشى الارض 5. كدت لا اصدق، قبلت: هو الآخر كياتي العبيرين والمصلحين و«الانبيا» في ايران والصين والهند.. لابد انه احد الامراء النبلاء المبعونين لنفيذ الفدرة والسيطرة وتكديس القوى ضد التمب فالوا: لا، انه بنيم والكل قد شاهدو، مراوأ وهو برعى الاغتام ووا، هذا الجبل، فلت: ماذا السع ... الكيف هي مشيئة الاله هذ، المرة ... بصطني وسوله من بين الرعا: ؟! فالوا: اجل، هو آخر حلفة من سلسلة الانبيا، الرعا: ؟! فالوا: اجل، هو آخر حلفة من سلسلة الانبيا، الرعات. حيث أن أجداد، كلهم كذلك، ذابت إيعادي في ظل رجفة ملؤها شوق صاوخ وصبحة خرسا،، إذ ان نبياً بيعت «منا» ولأول مرة ... !!

آمنت به وابقنت برسالته لأنه جمع شمل الحواني ورفافي الففراء حوله.

بلال، العبد الحبني، سلمان، أسير من اسواء ابران، أبو ذو، البائس المجهول وسالم، غلام زوجت خديجة... الغ، كل هؤلا، البؤسا، البانسين، كل الاسراء والعبيد وكل المظلومين والعنسردين اصبحوا قاد: فومهم.

(١) التصمن : ٤.

صدقته وآمنت به لأن فصر، اكان ذا حجرنين أو ثلانة صنعت من طبن حيث افام هو ينفسه البناء .. وبلاطه لم بتعد عفنة من الاختشاب المنراصفة على بعض من سعف التخيل!! اجل، هذا كل ما كان يملكه ويؤتر به على معايش الناس من جراء بناء فصر، هذا!! هكذا كيان وهكذا رحل.

مكنا كان باأخي

جنت ... هارباً من الكهنة المجوس ... من الظلمة الذبـن كـانوا بسوفوننا كالبهانم الى حروبهم التافية ونزعانهم الطائشة ...

فررت واعتصمت بد.. قدمت الى مدبنته وعنت ممه وسن حولي وفافي الرقيق والاسرا، والمحرومون وجميع مستضعفي العالم ... فضبت أبامي معه حنى واح في غفونه السرمدية ناوكاً ووا،، شمستا خلف سناو داكن .

أخي: وفيحاة وأبت العمايد العظبية تشنى عنان السما، مرة اخرى ونعنلي باسم ذلك النبي الأمي في حين ان السبوف الني كتبت عـليها آبات «الجهاد» كانت نهدد وجودنا في كل آن...

ومرة أخرى امتلأت بيوت السال والخزائين بأسوال تههوها وسليوها والتزعوها عنوة منا... ومرة أخرى جا، خلفاء هذا الرسول ومسخوا القرآن واخذوا شبابنا عبيداً لقسهووهم، ياعوا اسهاننا في الأسواق البعدة وفنلوا وجالنا باسم «الجهاد» في سبيل الله، واستوثوا على كل ما تملك باسم «الزكا».

بأش فاتل دب في قلبي ... اجل بنست ... لا ادري ما افعل ؟ لفد ظهرت سلطة جديدة تخفي خلف وداء النوحيد نفس الاصنام التي حطمها ذلك «الرجل» و نوقد في مساجد «الله» ناو الكذب والخديمة ... افترى نكروت نفس العأساء، تكروت نفس الوجوء الفرعونية القارونية التي نعرفها انت با أخي جيداً ... اخدوا بناسم الله وخلافة رسوله يضربون الناس بسوط الدين ... و نحن حرة اخرى حسنبنا في از آمة المبودية لنيني مسجد دمنن العظيم ؟ .. و مرة أخرى حفينا في وهناك صبحات ندعو الى الحرية ... فصوونا دوة في نوعها وطرازها ... مساجد محبرة المعول ... كالقصر الأخضر في دمشق وداو خلافة الفلا البلغ ولبلغ في بغداد ... كل هذا اكان بنمن دمنا وحباننا ولكن هذا المرة ...

ومرة أخرى صوت لا اصدق أن هناك خلاصاً ونسجاة...!؛ لان العبودية والعوت الأسود كاتا مقدوران لنا.

أجل... من كان ذلك الرجل؟ اترى هل كان بخفى خلف نسلك الرسالة اطروحة لخداعنا؟ كان مؤسس هذ، الايدلوجيد النبي عـدّونا في دهاليزها وززانا نها كالخرق البالبة... اجل كان هو الداعي لحرق مزاوعنا وشن الغارات على ممثلكاتنا وفئلنا كالذباب ... لا.. كـلاً... د «أنا» وهو» أسسبنا ضحا با... !!

لا أدري... لم يكن هناك أسامي سبيل آخير أسبلكه... لسن

النجي ، ؟ الى الكهنة المجوس الآكيف ذلك؟ الى المعابد والهباكل التي كانت ولا زالت فانعة على اساس الظلم والنزوير ؟ !! الى الفادة .. الى كل الذين بنادون بالحربة والوطنية ؟ لا ... لأن هؤلاء كلهم فقدوا مكانتهم ومناصبهم وصطونهم الفابرة بعد صيحة هذا «الرجل» لهذا تراهم بنكاليون لاجل احبا، ذلك النرات البالي المتهرىء من جديد .. وبعد هذا وغير هذا ... الى أين أفدر أن أذهب ... ؟ ا! الى المساجد ؟ ولكن ما الفرق بين هذا المساجد ونلك العايد .. ؟ !

مكذا كان با أخي ـــ

ويفنة - با أخي - وأيت السبوف التني حمفرت عليها آبات «الجهاد»... والمساجد التي كانت طاقحة باسم «الله».... والمآذن الي كان بدوي فيها اذان «التوحيد»... والوجو، المعروفة التي جلست على سر بر العكم ياسم الخلاقة وتحت شعار - الامامة والافنداء بنهج ذلك «الرسول»... رأبت - يا أخي - كل هذا مر ، واحد، وهي نلتفي في بؤرة واحدة وذلك لأجل جزنا في اؤفة الاستعباد وساحات الصروب والهلاك والدماو والتكفير و...و...

لابد أن نعلم با أخي أن واحداً آخر «منا» أصبح ضحبة لهذه الجردا، الفائلة في مسجد بذكر قبه اسم «الله»، أجل إنه الامام علي، فربب وحببين ذلك «الرسول» فند اغنيل في محراب «الله»... ولاقسى الظلم والعدوان هو وآل بسبته فسبلي وضبلك وقسبل جسميع السمذيين والمحرومين على امنداد التأريخ، حاويو، وغداووا على بسينه باسم

الجهاد والزكاة...

وذلك «الكستاب» الذي لا ريب فسيه، فسبل أن يسصب ادا: لاستمهادي ونهي وفتلي، وضع فوق الرماج لبكون الفسل ولتكون النكسة من تصيب ذلك الرجل.

با للهول ... هذا كل ما كان ... اذ اني و جدت بعد انقضا ، خـ مسة آلاف سنة كبيسة قائلة ، رجلاً بحكي لنا عن هائله ، ولكنه لم يحرض حديثه للأمراء والنبلا، بل هائله ... لم يكن كبوة الميذهب الى هنبروانا» ولا كالرهبان ليخدع النامى ولا كالمرفا ، الذين بيغون \_ الوصول الى هائله ه.

أجل تقد وجدته رجل جهاد وعدالة... فان اخاء \_عفبل \_اصبع الضحية الاولى قهذ، الدالة الجافة الصارمة... رجل، كانت زوجته ينتأ لذلك «المبلغ» الكبير... الغ. كمانت نفسنفل ونحمل ككل الصاملات المحرومات، تتحمل الاذى وتتجرع القذى فه نذوق الجموع والفسنى بلحمها ودمها...

اجل يا اخمي... وجدت رجلاكان اولاد، واونين لنملك الراية الحمرا، التي ظلّت تفور دماً حاراً نحو السماء على استداد التساويخ، وثهذا نراني بعد مضي خمسة آلاف عام ومن هول تلك المعابد والابنية التي اعرفها هانا» ونعرفها «أنت» فذهبنا ضعاياها... ومن خرف ذلك الاستبداد وظل الفرعنة الي اعرفها «انا» ونعرفها «انت»... اجل بعد

مكذا كان يا أخي \_\_\_\_\_\_\_

مضى كل هذه الاعوام نراتي اعتصم يهذا «السيت» اللبني الوضيع ... المهجور ، الصامت.. كأنه بيت اموات... ظل «هو» وحد ،. ذهبوا كل وفاق ذلك «المبلغ» الكير ... ارتحلت زوجند. لا بدري علام بلوى.. كان يبكي لأجل ما ابتلبنا به «انا» و«انت» ... وهو يجري بين نخيل بني التجار ... و بناجي ببكانه «الله».

أخي: كان ههر» والذين معه كلهم «منا».. من المحرومين.. فرا، ولأول مرة يستخدم القصاحة والبلاغة في ببانه وخطاباته الترا، لاجل الناذنا وتوعيتنا، لا لأجل نبرير ونوجيه محروميتنا وتدعيم الانتظمة المحاكمة.. كان حديثه أفضل من «دموسننس» ولكن لا، لإحقاق حقوفه الشخصية فقط... كان كلامه أبلغ من «بوسويه» (١٦ الخطب ولكن لا للندلق في بلاط فرى بل لأجل العظلومين ليصرخوا يوجه الظملة... سيفه لذود عن نفسه وعائلته وفومه... ولا لحماية المفتدرين المنتصين... بل كان اسحن وأصدق من «سبار تاكرس» لأجل خلاصنا من الذل والعيودية ... كان يفكر أحسن من «سغراط» ولكن لا لأجل من الذل والعيودية ... كان يفكر أحسن من «سغراط» ولكن لا لأجل النبات الفضائل والاخلاقيات التي عليها طلع النيلا، المنمجرفين، بل

<sup>(</sup>١١ يعاك يستيتي برسويه، لاهوتي وواعظ وكانب فرنسي، ولد في وبجون عام ١٦٧٧، ومان في باريس عام ١٩٠٤، اشتهر في باريس بمواعظه وبناييه التي أتفاها بين ١٦٧٧، تحول إلى ليلسوف ومؤرخ حرصاً مد على فائد: تلاميذه نكتب ه المقال في الثاريخ الكلي» الذي حارل فيه التركيب بين التظام الإلهي والفاهلية الإنسانية. اظر: معجم التلاسفة، جودج طراييشي، ص ٢٠٠.

والآن با أخي اا نعيش في عصر ومجنع بعناج «البده... فهو لا يقاون ببافي المحكما، ولا يشايه العباقرة والدلما،، إذ أنهم كانوا عباقرة فهم لبسوا رجال أعمال بل ومن الكاد عين فهم لبسوا مفكر بن وعباقرة، وإن كانوا في ذات الوفت رجال اعمال كادحين وعباقرة مقكر بن ابشاً فهم ليسوا رجال مسادين الحروب كادحين وعباقرة مقكر بن ابشاً فهم ليسوا رجال مسادين الحروب والجهاد وإن اجتمت بفرض المحال الثلاثة عندهم في آن واحد، فهم لبسوا انقبا، وازكيا، وإن نوقرت لديهم كل هذ، الخسال فهم لن بعرفوالله حق معرفته بل زاهم ينخبطون في دوامة مظلمة عشوا،.

انه وجل كل هذه الأبعاد الإنسانية كواحد من الكادحين منطي ومثلك تعاماً، بكد ويتعب، ويفس الأنامل التي خطت تبلك السيطور الملكونية في «نهج البلاغة» يدفع بعمرانه في الاوس ليحفر بدراً أو لمبحدث فناة ويفتح الما، على الاواضي البائر: اليابسة، كأحد الصمال والزراع تعاماً ولكن لا لهذا وذاك، بل لفسه، بصرخ في ضعر الفناة: جروني الى الاعلى، وحينما يجرونه الى قوق وهو سنطى بالوحل، بنهمر الما، في تلك الاوض الطنا، المحرقة نسحو المدينة، فعض يتو هاش، ولكنه قبل أن يتنفس الهمدا، ويسترح فالى العطوس لللهن

لإحفاق القيم الانسانية الأصيلة لأنه لم يكن من ورنة الفراعتة والكهنة، فهد لا يملك محراباً ولا مسجداً، انه شهيد المحراب. «هو» اسوة حسنة للمدالة والفكر الينا ، ولكن لا، ثروابا المكتبات والمدارس، وهو لا يمذ من العلما، الارستراطبين الذين بصلحون لأن بوضعوا في المحاوض للبيع، في حين انهم من شدة الفكر العميق!! لا يقهمون مصافر الناس ولا يعانون شيئاً من عذا يهم ولوعاتهم وجوعهم القاتل.

اله في ذات الوقت. حينما نجول روحه العظيمة فني أرجا، المساوات، بسمع، اثين الاطفال البنامي فتتنابه رعشة محرقة تسنولي على كياته كله.

انه بصرخ لأجل جور جرى على امرأة يهودية في حين انه نسي شدة ألم ضربة الختجر القاعلة في المسجد، فاللأ، «فوت ورث الكعبة» ٤

أجل با أخي، انه ملك البلاغة والكلام المذب الساحر ولكن حديثه هذا لا يتثابه ابدأ بالشاهتامة، نلك السلحمة الحساسية التي تحرى على سنين الف يبت، حيث الك خلال هذه السلحمة كلها لا تبد حديثاً "عناه سوى مرة واحدة فقط.. أجل مرة واحدة تحدث الشاعر «قو دوسي» عن واحد «مناه يدعي «كاون» الحداد الحر، المناصل من أجل الحرية والتهضة والخلائس والتجاء لوفاقه الكادحين، ولكن بطلنا الجسور هذا شاع وظل مجهولاً قبل أن تشر تهضته وينتع طريقه الى الشاهنامة.. أجل في تعرض شخصيته يشكل واضع بين، علام؟ لأن

أخي والآن.. وفي هذه الحالة حاجتي البه ملحة ولابد لزعيم منله بعينني في هذا الطريق الشاق العليء بالمصائب والوبلان، لأن المحضارات والتفافات والاديان والمذاهب نغيرت وأدبيرت واشغليت على عنها وأوغيو الانسان لبكون حيواناً مستهلكاً اقتصادياً أو حيواناً لا يعرف سوى ذاته والاستقاتة فقط، صارفاً عمره في ازفة المعابد، وفذ بكون الساناً فكوواً عاقلاً ذا بعيرة ولكن دونما عاطفة أو احساس، كأنهم لا بحملون بين جنيهم فلب انسان، اناس قشر بون، غلظاء، لا بدوكون معنى للمحبة، وفد بكون رجل حب واحساس وعاطفة ولكن دونما نذير ونعفل، عفهم خال من التفكر السليم، دونما علم عيثهال، دونما منطق واستدلال... غير أنه رجل كل هذه الخصال... وب الكدح دونما منطق واستدلال... وب البلاغة والتصاحة... وب الجهاد والعرب... رب الحسلاس والوفاء... وب السكون والسكون... وب السكون السكون... وب السكون السكون... وب السكون السكون... وب السكون... وب السكون... وب السكون... وب السكون والتسط.

والآن يا أخي... نعيش في مجنمع تسيطر الأعداء على نصف أو يالأحرى على كل العالم، فيدفعون جبلنا هذا الى اســنعباد جـــدبد لم بالقرء من فبل.

والآن إذا نظرت الى ظواهر الأمور، وبشكل فنسري وسريع خاطف نرانا اناساً احراراً، لسنا عييداً لأحد أو فئه أو نكتل اجتماعي

أو سياسي أو غير ذلك، لأن العبودية وفضية الرفيق أمست من القضايا الرجعية البالية الله.. ولكتنا ـ با أخي \_ابتلبنا بحبودية جديدة افتظع واندس من عبوديتك «انت».. نهبوا تفكيرنا... فيدوا فلوبنا وسلبوا ارادتنا... انهم بجعلوننا ننعو في فضاء شاحن باستعباد منوج بشعارات الحرية وبقدرات العلم. علم الاجتماع، النفاقة، النن، حربة الجنس، حرية نقديس النسخصيات، حربة الاستبلاك وحسرية الاستبلا، والتصب ... اجل بقدوات هذه العلوم استأصلوا النابة والابعمان والاحساس بالعسؤولية والاعتفاد بعذه هم «معين» من ادمختنا

والآن با اخي ... فنحن امام هذا الانظمة الحاكمة نشبه الى حد بعيد، الاوعبة الملونة الجميلة الجوفاء، نستوعب كلما يصب في ادمغننا و ندستا

والآن... باسم انفرق والمذاهب... باسم السلالة والنسب... باسم الأوطان والتعدود... وحستى باسمه «هبو» وكذلك باسم متازعبه ومخاصميه... باسم هذه التعايير المصطنعة فطعونا ومرافونا فطعاً حفيرة ليسهل عليهم بلعنا.. با للتفرفة.. با للشفاق و الشفاق... با للنشنت

جعلوا مناصربه وشبعته بنقضُون على أنفسهم ويعزفون رقافهم واخوانهم... أعداء ألذًاء مع بعض... لعاذا؟ لأنه لا يسيل بـديه حــبن

الصلاة... بعنلي دم الانتفام في وجوههم... لأنَّ ذاك بسجد على نسرية وهذا لا يسجد عليها.

انبتوا في نفوسنا الاشنباك والنزاع والمشاجرة بشكل فظيم.. نفوا وواد الفكر الاحرار وأبعدوهم الى افظاو بعبد، عنا في حين انهم بدأوا بمثلون دوو الراعي المحافظ والذائد عن رعبنه ونظيمه..!!

أخي، با أخي ... لقد كنت نسعرف سيدك وسولاك وكذلك ألم المخيزوان والسوط جبداً دونما تخيط أو إبهام ... كان بسيراً عسلبك ان نشعر به و تحسه ... اذ كنت عاوفاً بمبوديتك ... و نعرف أبقماً سبب هذه المبودية ... و ندري منى اصبحت عبداً ومن هم الذين استمبدوك؟ ولكتا الآن ابتلينا بنفس مأساتك هذه ولكن بدون أن نعرف الديمن يحملونا عبيداً لهم في فرننا الحاضر هذاء ولا ندوي من قبل أي قسنة أو يجهة نسلب وننهب وكبف وضعنا في نسرك الذل والاستسلام والخضوع وانعراف الافكاو والعاقد والعبودية المتؤومة السوداء الرهبية.

أخسى. بـا أخسى: الآن، بـحرّوتا كـالهانم الى حـظبرة الرف والاستعباد ليسـنتقذوا دسـامنا وبسـنقلرنا أكـتر بكـثبر مـن عـصـرك وجيـلك... ليس امامنا طريق سوى نشخبل هذه الفوى ووؤوس الأموال والمصانع والتروات القنبة الهائلة والانتاج، يبعب أن ندير عجلات هذه الفوى يدمنا ولحمنا واضطهادنا واستضعافنا ولا يصيبنا سوى ما بســذ رمننا او لا يسد...

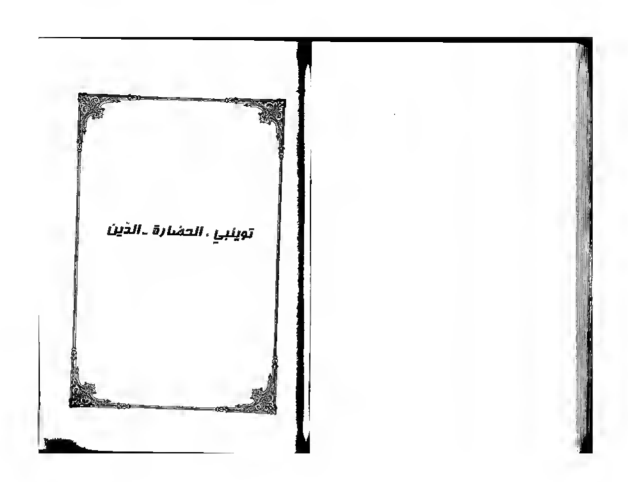
مكناكان باأخي \_\_\_\_\_\_\_ ١٥

الحرمان والنمييز العنصري والظلم والجور في عصرنا اشد واكثر من عصرك ولكن ينقاب جديد وطريقة اجدد.

أخي، يا أخي ... هذا عليٌّ تراه بندم حياته كلُّها لأجل هذ، الكلمات النلات ...

خسة وعشرون عاماً كلها تضحية وفداء ونضال من اجل غرس الايمان والعقيدة في فلوب اناس غلاظ منوحشين متغرفين، خسسة وعشرون عاماً آخر فضاها في صمت مربر وصير فائل كان في عبنه شيحى وفي حلفه قذى من اجل وحدة المسلمين انجاء الامبراط ووبة الرومانية والامبراط ورية الايرانية، كذلك خمسة وعشرون عاماً آخر من بقية حباته كانت مفسة بالجد والجود ومملوء، بالعذاب واللوعة من الجل استفراو العدالة الاجتماعية ومحوكل آنار العقد والضغائن بسيقه المجباو ذي الد نفاو تنكون احراواً نملك مصائرنا والانسيد إلا الهأ وداما منتهجة ومدوسته وطريقه وكذلك الزعامة والسباد، دوماً ... متهج علمنا بدائة وزعامة الناس وعلى هذا فهو تاوك و واء، ثلاثة شعاوات وعلى الدائة وزعامة الناس وعلى هذا فكو كانه على منصة الاستشهاد والقذاء وذلك لأجل هذه الكلمات الثلاث الخائد، في مجرى الناريخ:

المبدأ ... الوحدة ... العدالة الاجتماعية ...



## حوار مع دوبنبي(١)

قال لي: دعني اطرح هذه المسألة الشخصية فبل ان نبدأ حوارثا.
أنّت تعرف انّي رجل مؤمن وانظر الى الدين من منظار كونه حقبقة
وضرورة ماشة إلاّ انّي أعاني الشكّ والنردد في أفكاري وسيولى
السياسيّة. فكتبرأ ما أمعر بالحيرة في كفية الجمع بين نزعتي الدبيئية
الني لا تتلاءم بطبيعة الحال إلا مع نظام اجتماعي حسباسي منائي، وبين
افكاري السياسية المتأثرة والمعجبة جداً بالنظام العلماني. فانّي بصفني
مسبحياً مؤمناً ادعو الى نظام حكم دبني وبصنني نصيراً للديمقراطية
اوترد نظام الحكم العلمائي وهذه الازدواجية جعلني أعاني دائماً من
صراع واحترام عنبف في أفكاري.

فلت: انه صراع منطفي وضروري ولبس بوسعك إلا أن تمخنار

<sup>[1]</sup> أرتولد نوينبي (Arnold Toynbee)، مؤرخ وفيلسوف انكىليزي (۱۸۸۹ ۱۹۷۵)، أكد في مؤلّفه الرئيسي «دراسة في الثاريخ» إرادته في يشاء قبلسفه
التاريخ انطلاقاً من دراسة إحدى وعشرين حضارة، من مؤلفاته الأخرى:
«الحريب والحضارة»، «الحضارة في محنة»، قالر: معجم الفلاسقة، جبورج
طرابيشي، ص ۲۶۲،

الدين شند الدين

واحدأ وندع الآخر

منهجبتك في التفكير وحنى وجودك في هذا الحفل يمدلان عملي أتَّك تؤمن ايماناً راسخاً بالحربة والديمفراطبة. اذن انت نطالب بنظام حكم اسلامي من جهة ونظام حكم علماني من جهة أخرى. فكبف يكمون

في هذه الأثناء نحدَّث شخص نالك كبان جبالساً معنا وفيال بعزاح: «أنَّ حلَّ هذا التنافض هو أمر سهل بالنسبة إليه (وأنسار اليَّ). اغْن أنَّه سينيت لك الآن ان نظام الخلافة الاسلامي هو نوع من العكم

فلت: كلا، على الاطلاق، فالخلافة لبست نظاماً علمانياً بل حنى لا بمكن اعتبارها حكماً اسلامياً. أنّها حكومة عنصر به جاهلبة مصيوغة بصيغة اسلامية. قلم نفم الخلافة على أساس اسلامي وانسما انسخذت الاسلام وسيلة للدفاع عن نفسها وجعلت منه حارساً امنياً بدافع عنها. قال نوبنيي : لا، هذا ليس صحيحاً، الله تريد ان تنسب افكارك

وعقائدك الخاصّة الى الاسلام. يُنعببو أخر انْك لا نطوح الاسلام كما هو بل نطرح اسلاماً خيالياً بعجب الستقفين في وفتنا الراهن. انا اعتقد ان

عليك أن تتقيّد بحقيقة الاسلام. فالاسلام هو النبيء الذي كان موجوداً لا النبي، الذي تتمنى أن بكون موجوداً. نتة قرق بين الاسلام الذي تتمثاء انت كمنتف منأثر بالنفافة الاشتراكية والعفائد الديمفراطية وبين الاسلام الذي جاء به النبي محمد (ص) في الفرن السايع الميلادي و أمن به المرب وعملوا بأحكامه منذ ذلك الحبن.

فلت: ان سمحت لي يإكمال حديني لعرفت ان انتفادك الوارد هذا لبس واردأ عليّ.

قال: ماذا تعنى؟ فان كان الانتفاد واردأ كسبف لا يكسون راردأ

قلت: انتفادك وارد لان هذا الكلام هو كلام صحيح قائنا بجب ان لا ندس عواطفنا وأمزجننا الخاصّة في الحقائق الاانّ هذا الانتفاد لبس واردأ عليّ لاتك لو استمعت الى كلامي لرأبت انني لم افعل ذلك.

فال: عذراً، إنا استمع البك.

فلمت: انني عندما اطرح فكرة الحكومة الاسلاميّة اقتصد بمذلك حكومة النبي محمد (ص) ويعض خلفائه الاوائل الذي كانوا بــعملون بسنّته. في حين انت تنظر الى خلفا. الامبراطـورية العـنمانية أو الى حكومة الخلفا، في اسبانيا وبغداد وسوريا أي الى الحكومات التي بنفر منها العسلمون المنفقون أكثر من غيرهم.

في البدابة، علمينا أن نعرف ما هي الحكومة الديستبة؟ الحكمومة

الدينية هي الحكومة الذي يحلّ فيها رجال الدين محلُ رجال السياسة. بنعيبر آخر الحكومة الدينية هي حكومة رجال الذين على النمب.

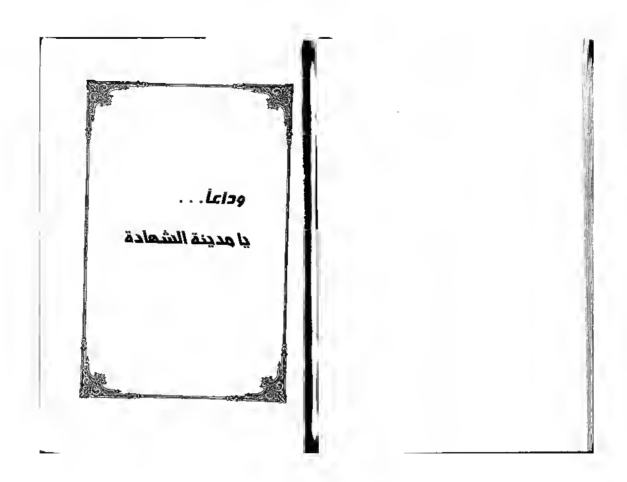
الاستبداد هو من المعالم الطبيعية التي تتسم يها هكذا حكومة.

لأنّ رحل الذين سيشغل منصب خلاقة الله وتنفيذ اولمره في الاوض.
وفي هذه العالة سوف لا يكون للناس حسق لإيداء الرأي والانتفاد
والاعتراض. فالزعيم الديني يعطي لنسه حن الزعامة والقيادة مر تكزأ
على فيمته واعتباره الديني لا على قبعة آواه الناس وانتخابهم. اذن هو
حاكم غير مسؤول وهذا النوع من الاستبداد هو اسوأ أنواع الاستبداد
والدكتاتورية الفردية. لأن الحاكم الذيني بظن أنه خليفة الله وظله
المعدود في الارض فهو بسبطر على رفاب الناس وامو الهم وتواميسهم
ولا بنردد في إي نوع من الظلم والاسواق والاعتباء بل يعتقد اذ هذه
الاعمال مقرونة برضافة نعالى عزّ جبل، والأسوا من ذلك انه بعتقد ان
ممارضي حكومته وانباع الاديان الاخرى لا بستحقون حتى حسق
الحباء لأنهم هم الضاؤون الذين غضب الله علهم وهم اعداء دين الله
وانعن وان الاعتداء على عزلاه وسلب حقوقهم هو امر عادل بل هو

لقد حكم القساوسة في القرون الوسطى بلاد اوريا باسم الحكومة الدينية وفد وسم فكتور هبجو نصويراً دفيقاً يجشد فيه مساوى، هـذا النوع من الحكم.

امًا الاسلام فلا بمكن اثاوة هذا الأمر فيه لأنّ المجتمع الاسلامي يوجد فنه رجل دين يالمعنى الذي تراه في الأديبان الأخرى. فيلا يوجد فنه رجل دين يالمعنى الذي تراه في الأديبان الأخرى. فيلا الرجد فنه خاصة باسم (ووحائية) «الكلمة الذي نعادل كلمة Clerge بأللغة الانجليزية. اللدين في الاسلام لبس مهنة والاونباط بين الفرد في ورئه في هذا الدين هو ارتباط مباشر وان تحصيل علوم الديس في مسلم ومسلمة ولم يسمح لأحد بالتقليد في أصول دينه كما فرض مسلم ومسلمة ولم يتحق إلى المهادي، الألمية الديني والذعوة إلى المهادي، الأخلاقية على جميع الشعوب السلمة ولم يتحق جماعة بهذه الدعوء الكريمة. قلا يوحد في الاسلام رسمي، فالجميع جنود ميلغون يويطون الغلق بالخالق، وهم في الوقت رسمي، فالجميع جنود ميلغون يويطون الغلق بالخالق، وهم في الوقت ذاته مفكر ون مستلون مسؤلون عن أعمالهم وعفائدهم وهذا هو اليمد وهو الساس الديمغراطية الإنسانية الذي تذعي امربكا دجلاً أنه بنسي البها وهو الساس الديمغراطية الإنسانية الذي تضمن حرية الفرد وتحافظ على حقوقه حيال المجتمع وعلى فدرته ومركزته (1).

<sup>(</sup>١) صحيح أن هنالك سعاعة خاصلة باسم ععلماء الذين و تيلورت بسبب تعقيد المسائل وانساع رفعة المجتمع الاسلامي الا أن هذه الجماعة هي مساعة من وجال الدين العاديين وليست جماعة وسميته. فهي جساعة قبايلة المرتبقاء والاعتراض وليست جماعة مناسة غير سؤوالا، ومعصومة مصانة من الخطأ.



قبران في طوس: غبر الناس كلهم وقبير نسرهم، هنذا من الهيدر ما ينفع الرجس من غرب الزكي وما على الزكي بقرب الزجس من غدر وهن بما كسبت له بنداه فسخة ما مسلت او فقر الااضحاف الله سن الدهر إن ضمحك وآل المسعد متقاومون قد فهروا مساردن مقوا عن عقر دارهم المساردين مقوا عن عقر دارهم

\* \* \*

ما أبلغ مزار سلطان أرض طوس وما أفصح قبته الذهبيّة الذي تعلو سطح العرم، العسرم الذي يسرفد فسبه الخسليقة والاسام، البسلاد والشهيد.

ماذا أقول؟

برفد هارون في وسطه والامام في أحدى زواباء لاتّـهم دفـنوا الامام الى جانب الخليقة نكر بمأ له.

كان مدفن الامام في البداية داراً لحميد بن قحطية وكان صحن حرم الامام بسناناً تابعاً لنلك الدار وهو البستان الذي سمّم الامام بعنيه يا للمجب كم يستطيع المعمار أن بكون معلّماً ومفهّماً؛ رباعاً با مدينة الشهانة ------

دار التعفاظ. دار السبادة، دار الضبافة. دار المرّ أ، دار السعادة و... وفي التظام الاداري:

الغفر الأول، الغفر الناني، الغفر النالت، الخفر الرابع، الخفر الخامس، الخادم الرسمي، الخادم الفخري، البوتاب، الادار تدالس: المراسم، دائر الاعلام، دائر: البسانين، دائرة الاملاك، دائر: الاراضى والموفرفات والإجارات والنذور و....

وامّا قائمة أسما، اوائك الذين خلّدوا اسمانهم في الكتب أو في التقوش الحجر به يواسطة ايجاد بنا، أو نجديد بنا، أو نذهيب ابوان أو منارة تكريماً لهذا المنزار السفدس: السلطان سحمود الفرتوي المالكان سنجر السلجوفي، شاهرخ الملك المغولي، جوهر شاد الملكة المغولية، بابسنغر الامير المغرلي، السلطان ابو سعيد، السلطان باير شاه، النشاء عباس الصفوي، نادر شاه و...

وهناك فسالمة طويلة بسأسماء الأعبيان والانسراف والأسراء الابرانيين والأنزاك والتتر والمغول مذكورة فعي الكسنب وفسي عفود الدقف...

وكل هذا بدلّ على انّ «صانعي حوادث التاريخ» فد لجأوا الى

العالم بنحدث اليوم عن «فلسفة العمران» ولكن في اي مكان من الارض بستطيع المعمار ان بكون فيلسوفاً عمية كهذا ا

بنحدَّث العالم البوم عن «فلسفة الناريخ» ولكنَّ فــي ايّ زمــن استطاعت «فلسفة الناريخ» ان تتجسّم في شكل بنا، كهذا البنا، ا

أربعة عشر فرناً مضت وهم بمنحدفون عمن هامسلام التساريخ» و «نأريخ الاسلام» وبدرسون الحفيقة والابسمان والشحريف والشفاق والحق والنصب والخلافة والامامة والظاهر والباطن والكفر والابمان والاسلام الحاكم والاسلام المحكوم و...

ولكن أيّ محفق ومبلّغ وكاتب ومؤرخ ومنكلم ومـفسر وفـقبه ومحدث. استطاع ان يجـند الحفيفة كما جـشدها هذا البناء؟

من منهم استطاع خلال هذه الغرون الاربعة عشر ان بجمع كمل هذه الرموز والاسرار والمقاهيم والعواطف والاجنهادات والبحرت والجدل الدبني والصراع السباسي والمذاهب الفكرية والتضاد الطبغي والملاقات الاجتماعية والصراعات التاريخية و...كل شبيء في بناء واحد وته واحدة؟ يكلمات منقوشة على العجر وعبارات مرسومة على الفضة والذهب والرخام وعبارات مكتوبة على «الابواب والجدر» وتقوش في «البيوت النابعة» وفي فوانم الانظمة والمنظومان...

· أُمَّلُوا في اسم «الببوت التابعة» للحرم:

 <sup>(</sup>١) ظهر الغزنوليون في أواخر الدولة الصاسبة ونمركزوا في خراسان وانخذوا من مدينة (غزّين) عاصمة لهم. رمن أشهر سلاطبتهم السلطان محمود الغزنوي.

«قبهی نو به اهنباط زن ای شانم ... نرسم باری شمهر جیریل امین» ومعناه:

«ايها الخادم خذ حذوك في استخدام المفصر، فأنَّي اختسى ان نقص به جناح جبر نيل الامين»

وترى العلك الشهيد ناصر الدين ينشد هذا البيت وهو يقبّل ثوى فدم الامام:

«در کسفشکن حسریم پھوو سوسی ۔ حسوسای کسلیم یا عنصا میںبینم» «قی منزع احدّیة حرم این موسی اری موسی الکسیم منکتاً علی العما».

لقد كان هذا المزاو ملجاً للشاو دين وملاذاً للهاوبين ومأوئ آمناً لمن كان يغرّ بنفسه من سبوف الطفاء والجلادين.

وهكذا أصيحت «مشهد» مدينة كبيرة. فبعد هجوم جنكيزخان وبعد أن أراق ابنه «نولي» دماء اهالي مدينة طوس، لجأ من استطاع الهروب ينفسه الى ضريح الامام وسرعان ما نحوّل هذا المزار الصغير الواقع في ضاحية مدينة طوس الى مدينة كبيرة وامست طوس مديئة خرية مهجورة ننخ في ضاحية هذه المدينة.

بعدها حاول خلفاء جثكير اوجاع الناس الى مدينتهم ولكن لم
 برجع احد فقد أثروا إن بيفوا إلى جواو امامهم غرباء كإمامهم التربب

هذا المكان العندس في مساوي ، حوادث الذهر، قند كان ملوك الزمان وجبابرة الاوض بنساوعون لتغيل هذا النراب والخصوع اسام هذه وجبابرة الاوض بنساوعون لتغيل هذا النراب والخصوع اسام هذه النظمة وكان هذا الفريع مبعاداً لرجال تالوت السلطة في النساريخ، الابتاء والعلوك، الانظما عبون، ووجال الذين الذبين طبالما استيدوا الناس سباسياً وافتصادياً وعقائدياً، يتوجهون وكاتهم وعايا الى مزاو السلطان علي بن موسى الرضا معيرين بذلك عن انتساب سلطانهم وفدونهم ونفوذهم السباسي والمادي والسعنوي الى هذا المزاو السماوي العقدس الذي منحهم هذه المكانة واعطاهم هذا المنصب قي الاوض، فإن شموس حياة الناس (مؤلام) لبسوا إلا المماؤ صفيرة ندوو حراء شمس الشعوس»، سلطان أرض طوس.

ولذا ترى السلطان عباس الكبير بخلع نطبه ويعلّفهما على رقبته ويمشي على فدميه الحاقبتين من أصفهان \_عاصمة الدنبا \_الى مشهد «الرضا» ابماناً وارادة واتحلاصاً وغم جلاله وجيروته وفدونه وسلطانه ورغم وجود صالة نختص بالموسبقى والشراب في قصره «عالي قابر» ووغم انه كان يفتل الذكرو في عائلته لبغي قسمه خطر ظهور من بنافسه على السلطان.

وقي حرم الامام نرى هذا السلطان بنص وووس القسوع كالخدم فبنشد العلامة التبيع الهائي الذي كان أكثر رجال الدين فدسبّة في ومانه هذا البيت البديع في حضووه؛

وبتركوا دياوهم الى الأبد.

وهكذا اشبت هذء المدبنة ا

وما زالت هذه العدينة على هذه «السنَّة» الني كانت عمليها مسن

إن هنا لك نبيناً خفياً في هذه المدينة يخاطب القلوب ويحكي عن عظمة هذه «الروح» فهي تضمّ الى صدوها الغزلان الجربحة الهاربة من مطاردة الصيادين في صحراء اللهبب والهول هذه. الصحراء الني لا يعبس فيها سوى الذناب والنعالب والفئران ولا تسكن فيها إلا النماج لائها ذلولة سمحة التياد.

اما الغزلان تهي طلبنة نجوب كل مكان ولا ملجاً لها تسي هـذ. الصحراء القاحلة لأنها لا تمثلك أنياب الذناب ولا وقاباً تطيق القيود.

فهي هارية دانماً من فزع هذه الصحراء الجرداء.

الصحراء هي الناريخ بعينه فد نجسّد في قالب جغرافسي. فيهي عظمة مرموزة صامنة فانطة مسلمة فاحلة، لا ماء تبها ولا زرع ولا جبل شاهن مغروو ولا نهر جاري مسرور ولا اغنية نبع عاشق ولابسنان و لا سحابة ولا زهرة ولا منظر ولا مرنع ولا طربق ولا سفر ولا منزل ولا مقصد ولا حركة نهر ولا فاع بحر ولا صرخة رعد ولا لمعة برق.

انها مكان هادي. محروق حزين قانط. فهي مسكنّ للغيلان والنجن والاوواح الخبينة والذناب وملجأ للوسواس الخناس والفاسق

الوافب والنفات السباحر والحماسد الخمائن! مانها موطن الخميال والاسطووة. فهي سراب لاماء فبها ولا شجر، يسبودها السكون، لا بسبب الهدو، والسكينة بل من شدة الخوف.

لهبب هوانها إلقاسي بغلي المخ قي الدماغ وحراوة رمالها تفزع النبات عن الإنبات. والناس فيها وجوه منموية ونواص مجمّدة وعظام منهرنة بكسوها الجلد.

النميّن في الصحراء امر صعب ولهذا بضع الناس الابدي عملي الهيون لكي لا تريّ الصحراء أنّهم برون ولا نعرف انهم يعرفون.

وبين الحين والآخر نهب في الصحراء عاصفة فتغلب كل نسي، ونحجب السماء عن الارض الا انها نهداً بعد فليل لبيدو وجه الصحراء من جديد وكأنه ثم بطراً عليه اي نفير، فالصحراء نصف، ونهذاً ولكن دونما اي تغيير فهي كالبحرء غير أنها لبست بحراً من الساء والسطر واللزاؤ والسمك والمرجان بل من النراب والرمال والغياو والافاعي والوزع والبرابع...!

أغلب الكانئات الني تعيش فيها هي من الزواحف، غير اتّك تجد بين الحين والآخر طيوراً خانقة لاموطن لها ولا ملاذ نذكّرك بقضة ببغاء طاغور ولكن ليس في الهند بل في ارمينبا.

اما نبات الصحراء فهر «الخنشار والصيّاو». هذه الانسجاو التمي تشكم بالشجاعة والصبر تتحدّى الصحراء فتخرج نسطأها من صدر وداعاً با مدينة الشهادة \_\_\_\_\_\_ هم

من هفيوه عدل انوشيروان<sup>(۱۱)</sup>ه، ولجأوا الى المدينة بحثاً عن «عدل بلا فيود» إِلَّا أَنَّ المطاف أَل بهم الى بغداد . ليجدوا انقسهم قبدوا بععدل النبودي وحلوا ليحنوا عن النبيّ. غبر ائهم وجدوا خلبفته الغاصب. والبوم لجأ الي الامام رجل وحبد. من أحفاد هؤلاء الفوم الخاتبين. إِلَّا أَنَّهُ وَجِدَ قِي حَرِمَهُ الطَّاهِرِ نَائِيهُ الغَاصِبِ. مادًا أقول ؟ وجد جلاداً يرقد ڤي حرمه. يا لها من دائرة مخبقة ا انُ اقرب الناس إليه. هو أشدُّ النَّاسِ عداء أله . وان الأترب مدارأ الي محور الصدق وشمس النبي هو الأكثر كذباً وأشدّ مكراً.

**6** 6 6

(١) وهو الملك الفارسي العادل. (المترجم).

ومالها الملتهية مستغنبة عن الماء والمدح والثناء نمّ نسنوي على سوفها و نظهر بعظهر الآلهة في هذه الصحراء: شجاعة وغرور ووحدة وغربة، كأنها سفيرة العالم الآخر في قلب الصحراء!

" هذه الأشجار الشجاعة الني ننيت في فلب جهنم لبس لها ورق ولا ثمر لأن شوق الأزهاو والأنعار فد وند في سبقانها وأغصانها. واما مصير هذه الاشجار: فأنها نجنتُ من جذورها بجربعة التجاسر على الصحراء فتوضع في التنوو وتحرق لبخبزيها الرغبق، هذا هو مصيرها المحنوم.

واليوح...

جاء غزال خانف الى مزار حامي النزلان. لبلجاً الى حمى أمنه وايمانه.

لاته سمع أنَّ عبداً نبعت من النيب في هذا المكان.

وانَّ بستاناً غطى التراب بغطّائه الزمرَّديُّ . إلاَّ انَّ تلك العين لم بنبع منها إلاَّ «المكر» .

والسنان لم يزهر فيه الاالورد الاسود والعنب المسموم والزمان

القاتل. 1.

فأصيحت فضة هذا الغزال(١) نذكر بمصير فومه. الذين خلصوا وفايهم قبل مثان السنين .

(١) المنصود بالقزال حتا هو الشاص القردوسي صاحب الشاهنامه.

وداعاً بامدينة الشهادة أنّه حرم «هاوون»! والامام يرفد الى جانبه ا الي يعانب هارون } أبعني هذا انَّ الامامة هي في هامس الخلافة ؟ أبعني هذا انَّ الابعان هو في خدمة الجور؟ أيسني هذا انَّ لباس النغوى هو غطاء بخطِّي هباكل الزور؟ أبعني هذا نسنز تبالوت «الشبف -الذَّهب -السبحة» بسيناو أبخي هذا انتا نطوف حول هارون باسم الامام ؟ هناك الخلافة والرسول وهنا التيابة والامام؟ أبعني اختفاء رجس هارون في ضريح العصمة الطاهر؟ أبعني تطهير السلطة من جديد؟ ونفديس الذهب. ونيرير الزور والنزوير؟ أبعني دعوة الخلق الى زيارة الخليفة باسم الدين؟ لست أدري... غير أنِّي أعلم أنَّ هذه الشجيرة الصغيرة... سلبلة شجبرات الخنشار والشمر تلك .

-- الدين ضد الدين وهذا المهاجر الوحيد، الغزال الطّليق هو من أحفاد اولئك المهاجرين الخانيين. نلك الغزلان الجربحة الخائفة . الني وحلت الى مهبط الوحي ملببة نداء النبوذ. هرباً من التالوث المشؤوم: «كسرى، دهفان، مويد»(١٠). بحناً عن الثالوث الالهي المغدس: «الحرّبة، المساواة، الوعي». إلَّا أَنَّهِم أَصِيعُوا ضحيةً لِثالُوتٍ آخر اكثر شؤماً؛ ثالون والخليفة -الشبخ -الغفيمه، لغد ترك هذا المهاجر الوحيد، فطبع تعاج الصحراء الجائعة هرباً من تالوت «الذئب حالتعلب حالقار». مليًّا نداء الوصي. بجسم يكاد ان يكون نيلجيّ اللُّون من شدّة ضرب السياط. وشفاه تلتهب من شدة العطش. وافدام مجدّرة من طول الطربق. وفلب مفعم بالشوق والعشق. لجأ الى حرم الامام: ولكن ... وامصيبناه!

(١) دهقان؛ الملاك والاقطاعي الكبير، مويد: رجل الدين المجوسي.

وداعاً با مدينة الشهادة

وفي غضون ذلك:

ئهض ابن الفلاح القروي الخراسائي أ

برأسمال عمر . وفدو: عشفه

بدون مسند وملاذ

أهنلُ العيادُ لبجمع ويدون ويذكّر النماس يكمل فسخر وعنسنى وايمان وفئ وحضاو: ويطولة.. فد اجتنها خسلقاء العمرب وسلاطبن النرك وباعة الوطن من آل برمك ونويخت وطاهر وسامان وصفّار و... والعلماء من فبيل المقلّع وافشين و...

فكدح خمساً وثلاثين سنة بدون نوقع اجرة لبنشد «مذكرة» الابمان المنسئي لهذا القرم. غبر ان اولك الذين لم يطيفوا استماع اسم المقطعاء ولم برغبوا في احباء المونى وابتصاو السمي تأمروا عمليه فشردوه من دياره وكفروه وحرضوا الرعاع على ابمائه بدعوى الله وجل واقضى معتزلى. قاستدلوا يهذا البيت على اعتزاله:

وب بسيندگان آفريننده وا فيبني مرنجان در مينده واد<sup>(۱)</sup> واستدار ايهذه الأيان على أنه وافشى المفيدة:

> ليس ايرانياً ولا تركياً ولا عربياً، بنائي كلامه عمله اضروا الناس طلباً لدنافههم ويحطوا الدين ستاراً هذه الأبيات هي للغرورسي شاعر الحصاصة الابرائر. (١) لن ترى الخالق بالمين تلا تؤذي عيونك ا

ما ان أووفت وأزهرت حنى حلَّ السّناء.

فاجتثها من الجذور .

نجاو الغشب وصناع الفحم وموفدو النبران وخباؤو الرغيف لفد

امسكوا بتلك الغزالة الهاربة.

في حمي حاميها.

وسلُّموها الى الصياد.

ففي هذا العصر هجمت الخلاقة مرَّة أخرى.

وأغار سعد بن أيي وفاص آخر في فادسبة أخرى .

و وْحْفُ وْحُوشُ الْمُرْبُ مِنْ جِهَةَ الْغُرِبُ هَذَهُ الْمُرَّةُ .

فنهيوا «مدائن» نا.

ودقنوا لغتنا وابماننا وتفافينا وتاويختا.

وجاؤوا بالعبودية والجهل بسناو المدينة واثملم .

وهدموا الأسوار والبروج واسقطوا الجدو والسفوف.

واطفأوا نبران المعابد.

....

هزنسرك وزابسران واز نازيان تسزادي يديد آسد انسدر سبان

نه ترك وقه ايران نه شازي يود 💎 مستقلها بــه كــردار بــازي بــود

نريان كسان از پس مدود خوبش يديويند ودبن اردد به پيش،[١٦]

(١) من الايرانيين والمرك والعرب طهر عرق وجيل جديد

فدم حبدريه

... حزن كثيراً وعندما عرف نبَّة السلطان محمود، خرج من مدينة غزنين في سواد اللَّبل و... ظلُّ هارباً... لمد: سنة اشهر ... فيل له: انت وجل شبعي وكلُّ من بنمسُّك بأل النبي سبكون مصير ...

حملوا اجرة عمله الذي استغرق خمس وتلاتبن سنة على بعير وأرسلو، الى طوس ... وبينما كان البعبر بدخل من بوابة (رودبار) في مدينة طوس كان الناس بخرجون جنازنه من بواية «رزان»

وكان هنالك واعظ في محلة طبران طوس وهمو فمفيه الصدينة الكبير اسمه الشيخ ابو القاسم الكركاني اصرّ بنعضب وفال: سـوف ان اسمح بدفن هذ، الجناز: في مغبرة المسلمين لاتَّه رجل رافضي. نوسَّل الناس البه ولكن دون جدوي فاضطروا أن بدفنو، في بسنان فريب من هذا البوابة كان من أملاكه...».

بقال الله خلف بنناً في غابة الكرم. أرادوا ان بسلموا البها صلة السلطان ولكنَّها أبَّت عن ذلك وفالت: «أنا لست بحاجة اليها» فكسب صاحب البريد الى السلطان فأمَرُ بإخراج ذلك الففيه من مدينة طوس». فاعتبروا با اولي الأبصار

ــ الدين شد الدين

بسرانگسیخته مسرج از از نسند بساد هسمه بساديانها بسر انسراخت ین آزاسته معهو چشم شروس هسمه اهسل بسبت تسمى و ومنسى یسه ننژد نبی و و مسی گیر جای چستین دان وابن را ، را ، من است

دخسردمند کسبنی چاق درینا شهاد جسو هسفناد كناسني در او مساخته مبانه بکی خوب کشنی عروس يسبيس بدوانسرون باعلى اگر خاد خواهد به دیگر سرای گرت زین بند آبند گناه من است يان أين زائم رهم بار اين بگذرم الله باي ميدرجه ومعناهاه

«عندما خلق خالق الكون البحر، ونلاطمت فيه الامواج عـند عبوب الرياح

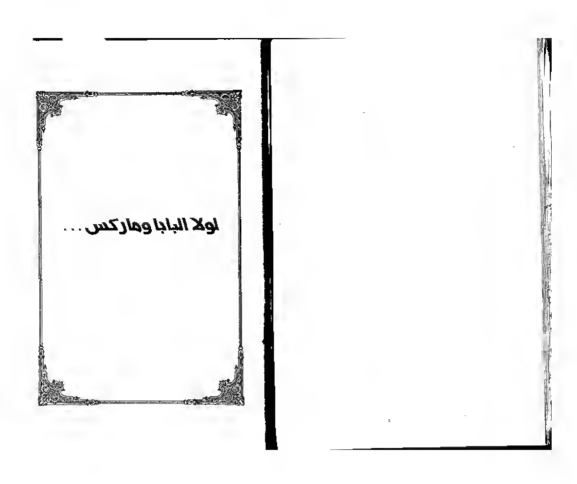
صنع فبه سبعين سفينة، ورقع عليها الاشرعة

وكانت بين هذا السفن سفينة جميلة، كالعروس ومــز بنة كــعين

فإن اردت الخلد في الدار الأخسر له خبذ مكماناً بمغرب السبي

اجلس الله فيها النبي وعلي. وجميع اهل ببت النبي والوصي

اني ولدت على هذا وسوف اموت عليه. كن واتقاً من اتني نراب



كان لكل من البابا وماركس دور رئيسي في ندوين فلسفة الناريخ على التحو الذي ثراه اليوم او في بلورة نهضة جديدة نطالب بالعدالة الاجتماعية وترفض النظام الطبغي الاستغلالي كما كان لهما الاثر الكبير في بلورة نزعة اجتماعية وخلق رأي عام بدعو الى تسييد النظام الاشتراكي وتبذ النظام الرأسمالي في عصرنا الراهن. ففي لوريا كان البابا الذي بعذ رمزاً للسلطة الدينية ووارئاً لناريخ الادبان بعمل على نحويل الدين الى نظام فكري رجعي نابع للطبقات الحاكمة ، وكان الأور الطيمي الذي يلعبه الدين هو نيرير الوضع الموجود وامتصاص نفمة الشعوب المحرومة ونسكين غضبها بالوعد والوعيد وهكذا كان الرضع بالنسبة للطافات الانسانية الأشرى كالغلسفة والمنطق والقسن والأدب والعلوم.

ومعد عصر النهضة حيث تحرّر العقل والعلم من فيود الكنائس وتخلّصت شعوب أوربا من سطوة حكم البابا ونالت استقلالها الحذيثي، أخذت هذه الشعوب تتطور بسرعة مذهلة، وسرعان ما حلّت الأمم القوبة محل المفاطعات الصغيرة واحتلت الاكتشافات والاختراصات مكان تقليد القدماء والمبنى على فضلات مواشدهم. بعيد أنَّ السنطق فلم نكن هذه الطيفة نعلك ائي شيء حتى أنها لم نكس تتمتّع بالحباة التي كان بنعتم بها الفلاح القديم يل كانت نحصل لفاء عملها على اجرة لا تتجاوز النوة الني أخذتها منها الماكنة لكي نستطيم ان نستمر في عملها بوماً آخر كالففر الذي يبيع دمه ازاء بطافة نسوينية نسد جرعه وتصنع له من الدم ما يقدو أن يبيعه في البوم الثالي لبه في بيس هذه الدوامة الرئيبة التي نسمًى والحباة».

وفي هذه الأنتاء ظهر ماوكس الفبلسوف الهبجلي الملحد الذي عاش يعد مرحلة النهضة في اوربا.

ماركس كان بننعي الى طبقة برجواؤية متوسطة وكان في الوفت ذاته ضحيّة التعبيز المتصري والتعسف الديني بسبب انتمائه الى اسرة يهود بّد. وقد تزامن ظهور ماوكس مع الحركات الممالية واسعة النطاق التي اجناحت دول اوربا وخصوصاً المانيا وفرنسا والمجلزا ممهدة بذلك الظروف اللازمة لظهور المنذاهب الاشتراكية والتسيوعية والحركات الثقابية، وبالذات في فرنسا. عملت هذه المنذاهب على تحذير الانسان من منية الانصهار في انتظام البرجوازي السائد ووقابته من المسخ والانفياد لسلطة الماكنة ومناهضة ظاهرة التفريط وهالعمل» من المسخ والانفياد لسلطة الماكنة ومناهضة ظاهرة التوبط وهالعمل؛ العلمي والروح التحررية الجديدة والرؤية الصلمية الحديثة التخذت ويشكل عقوي موفقاً سلبياً تجاه القوى الدينية الرسمية التي تصدت يدورها لهذا التباو الجاوف. وقد ساهمت البرجوازية التي تتنافى مع وحح الفير والجمال المعنوي والقيم الاخلاقية المتعالبة في تقوية هذا النباو المناهض للدين. خصوصاً أن معظم ممنلي هذه النهضة الفكرية كانوا من افراد الطبقات الاجتماعية المنوسطة اي الطبقة البرجوازية المحديثة النبي كانت تناويه الدين ناوة من ناحية الروح الطبقية وأخرى من ناحية كونها نحاول اكتساح النظام الافطاعي والفضاء عليه. ذلك أن الدين الرسمي كان بشكل البنية القوفية الفكرية والتفاقية لهذا النظام الافلاء

وفي ظل هذه التحولات ظهرت الساكمنة لتمنحول الرأسسالية النجارية الى رأسمالية صناعية وتؤدي إلى التموكز في الرأسسال سن جهة والتمركز في الرأسالية حمناعية وتؤدي إلى التموكز في الرأسالية الذي بدووه الى اتساع الهوة الطبقية اكثر من ذي فبل لأن فدوات انتاج الماكنة التي كانت في خدمة اصحاب رؤوس الاموال ادّت الى ازدياد حجم وروس الاموال ادّت الى ازدياد حجم وروس الاموال في ايديهم واستتماو البد العاملة بشكل بنمع نلفاية الأمر الذي عدوره الى انساع الهوة الطبقي وتنامي معدل الاستنمار الطبقي عدة أضعاف وكان هذا هو السبب قي بروز الصراع الطبقي الحديث ونعبنة أمرأي الحرّ ضد الاستئماو والماكنة والرأسمال من اجل انساذ الطبقة المؤبقة والرأسمال من اجل انساذ الطبقة المؤبقة والرأسمال من اجل انساذ الطبقة المؤبقة المؤبقة والرأسمال من اجل انساذ الطبقة المؤبقة المؤبقة

كانت المماكنة نزيد في وحضينه يوماً بعد يوم والقضاء على الرأسمالية الفردية الداعية يشكل جنوتي الى الحرص والطّمع والجشع...

وأيضاً الفضاء على التضاد الطبغي الذي صنّف المجتمع الانساني الى فئات منخاصمة والعمل على انفاذ الطبقات الاجتماعية المحرومة خصوصاً عمثال المصانع من أغلال الماكنة وهيمنة رؤوس الاموال وابجاد مجنع خالٍ من النشاد الطبقي والاستغلال والجشع واعطاء الأموال».

لقد دون ماوكس في ظل هذه الظروف التاريخية والاجتماعية الحساسة الاسس الأبديولوجية لنهضة انسانية تورية مناوئة للنظام الطبغي الاستثماري معلناً أن انتصار هذه النهضة هو أمر حنمي وجبري وعماً منه بأن ذلك هو نتيجة حنمية للغوانيين الاجتماعية والصواصل المادية الخارجة عن ارادة الناس ومشيئتهم. ومن ثم عمد الى قراءة التاريخ لكي بوحي بأن هذه القوانين هي فوانين علمية بحنة وأن هذه الحركة هي المرحلة النهائية لسلسلة التحولات الجبرية التاريخية مستنداً الى فانون الجبر المادي للناويخ، وهام بندوبن فلسقة الناريخ مرنكزاً على هذا الاساس.

وامعاناً في اعطاء الأصالة والأهميّة للمنزاع الطبقي الذي كمان نطاقه بتُسع بسبب ظهور العاكنة والرأسالية الصناعية اوبيع ماركس أسباب جميع الحروب البشرية التي حدثت عبر التاريخ الى العواصل

الاقتصادية ونظر الى الحصاوات والمركات الاجتماعية والمدارس الفكرية الاتسائية وقصة الانسان من الزاوية الني كان ينظر منها هو في عصر الساكنة والرأسمالية واصالة الانتاج والاقتصاد (أي الفرن الناسع عشر في اووبا الفرية). امّا بالنسبة الى الدّبن فقد كان ماركس يرى في وجه البابا وهنا بكمن خطأه؛ قالبابا كان أشبه يفيصر الروم منه لى عبسى المسبح : الصباد خطأه؛ قالبابا كان أشبه يفيصر الروم منه لى عبسى المسبح : الصباد الفلسطيني الحاقي الذي كان ناج رأسه أكليلاً من الفوك وهو الفائل: مان يدخل خزّان الأموال الوئة حتى يطبح حيل المسرساة في سمة الخاط».

لبس العضود من البابا هو البابا في القرن الناسع عشر و لا حنى جهاز الكتيسة الكاتوليكية بل المفصود الطبقة الرسمية قرجال الدين الذين كانوا يتحكمون بعقائد الناس على طول الناريخ وفي مختلف المجتمعات ويستخدمونها في تحكيم اسس نظامهم الظالم الذي يجمل من الاكثرية ضحية لمقابل، الاقلية الحاكمة، وهذا هو السبب الذي دقع بماركس الى اعتناق العادية كأساس فكري للنظام الاشتراكي متوسلاً بذلك نفي الدين الذي يشكل الاساس الفكري لهمنة (النبلاء) وحكومة الاستبداد والتحجر، وليجنث بذلك جذور العبادة التي نرنكز عليها جميع الأدبان.

إذا أراد الاتسان ان بفكر يمحريه ويشاهد الاشباء بوضوح

الباباوماركس ----

التوع من التغليد بنبيد كثيراً نقلبد العربض الامي للطبيب المستخصص وبختلف نماماً عن نقليد الانسان السليم الذي بسعى ان يكون طبيباً كالطبيب الذي بعاليده ونشأن ما بين هذين النوعين من التقليد. لقد كان ماوكس يرى الدين في وجه البابا ومحيًا، ويعتقد انَّ دوو الدين في المحنم ليس يأكثر من الدوو الذي لعبنه الكتانس في القرون الوسطى. والسرَّ في ذلك انه لم يكن برى سوى الأدبان الحاكمة على التاويخ فقد كان يرى دين موسى في حكم «الحاضامات والاحباو» ورسالة عيسى في نظام الكتانس واسلام مجمد في حباسة الخلقاء والنسع العلوي من خلال الحكم الصفوي.

فإن أردنا أن تقلد ماوكس في رؤبته هذه لن نكون اشتراكيين ولا مفكر بن أصحاب حق بل سنكون مقلدين أذلاء اغلفوا عيونهم وآذانهم مقحر بن أصحاب حق بل سنكون مقلدين أذلاء اغلفوا عيونهم وآذانهم وحسروا انفسهم وفقدوا النفة بها وشلب منهم حق الزأي والاستقلال والتدوء على التمييز بين الخطأ والصواب، يسل سنكون فعد انكرنا السلمات ومسخنا المعانق ووفضنا الإيمان بكل شيء حتى بأعبئنا و آذاننا وإدراكنا وفهمتا.

ان مرفئنا بالناو بخ والذبن هي اوسع واعمق بكنير مساكسان يعرفه المفكر المادي في الفرن الناسع عنس. فقد كان المسفكر المسادي آخذاك برى الدين من منطلق كونه وليدا للجهل والخوف والنظام النبلي او النظام المادي والفكري الحاكم على المجنمع ببنما تستطيع نحن اليوم ويصبره، فعليه أن بعاوس بنفسه الكنف والنحليل والتحفيق وسجنهد حتى بتوصّل الى حفائق الأصور وبحدو النظليد ويجننب ابصتراو قناعات الآخرين، وعلبه أن لا بتأثر بشخصية الأبطال والعظماء والثادة لأنّ الحقّ هو المعبار في نخيم الرجال وليس العكس ، يعول أمبر المؤمنين (ع): «أعرف العن نعرف أهله».

اذن علبنا نحن المتشفين المنتسيين الى مجتمع آخر وناويخ آخر ووضع آخر ودين آخر وؤمن آخر أن شعذو السفوط الى مسنوى المؤمن العائمي العقلد الذي يعمل برسالة مرجمه الديني العملية ويستقنبه في كل الاموو، بيد أن هذا السفوط ببدو اليوم في عبون الكثير من أنياع «الموضة القكرية» نوعاً من المتجدد والتندُم.

ان قبعة أفكار ماوكس ان كانت هنالك فبعة في افكار ... ذكمن في سعبه إلى معرفة الحركة الني كان بتسب اليها والهدف المغدس الذي كان يؤمن به و تحليلهما تحليلاً علمباً واعطائهما وجهة فكر بة خاصة. قفد عمد ماركس الى كنابة التاريخ لصالح هذ، الحركة وقام بتجهيزها بالفلسفة والمنطق وعلم الاقتصاد وعلم الاجتماع وعلم الاتسان ومنح الطبقة التي كان بسعر بالمسؤولية تجاهها وعياً طبقياً وسلاحاً ايدولوجياً يمكنها من البقاء والاستعراء في طريقها.

اذن، فالتقلبد العلمي والفكري لا بغنضي مـنا ان نكــــرُّر اعــــمال ماوكس بطريقة عميا، ونأخذ بعا أملاء عليتا بعيون مـعصّبة، لأن هـــــدًا الهابا وماركس

والفن والأدب والصناعة نفس هذا الدور عبر التاويخ؟

اذن ماذا على المفكر المسؤول أن يفمل؟ هل عليه أن يحرر هذه النيم من الاستثناو الطبني أم عليه أن ينفيها من الاساس وينف بوجهها بشكل مطلق ؟

لقد كان العلم واقتن والصناعة والمسران في خدمة اصحاب القصور ولم يكن للطينات المحرومة اى نصبب من العلوم والنشون. ولكن ألا بدعو الى السخرية أن نفرر البوم الوقوف بوجه العلوم والفنون كونها كانت تخدم الطيفات الحاكمة فغط؟!

ان علماء الاجتماع يعتقدون اليوم اكتر من المسلمين أقلسهم بأن الاسلام هو دين اجتماعي واقعي بؤمن بالطبيعة والاقتصاد والاجتماع بل هو دين سياسي بحث فقد عدّ القرآن الكريم «القانمين بالفسط» في عداد «الانبياء» و«حسرب الله القاليين» ووعد المستضعفين الدين سحتهم الانظلمة اللا انسانية بإمامة الناس وورانة الأرض مشيراً الى الم هذا الأمر سبتحقق لا محالة وإنه امر جبيري ومحتوم، وفند كمان النبي (ص) بؤكد على الجياة الماذية بصفتها مفدّمة جبريّة للمحياة المعوية وبعلى رسمياً أن:

دمن لا معاش له لا معاد له ، وقد وقف (ص) حيانه في سمبيل نحطيم نظام النرف التكري والاجتماعي والاخلافي والاقتصادي. فكف بمكن مفارتة هذا الدين مع الدين الصّوفي الذي يعتقد بأنَّ قروّ ان نفصل بين نظرتنا الى الدين كفابليّة اتسائية وبعد انساني خاص وبين نظر ننا اليه بصورته المبنية المنحفقة في ظلّ الشظام الاقستصادي \_ الاجتماعي ومرحلته التاريخية الخاصة.

ان الدين هو شعوو بنبتق عن وعبي الانسسان ومسعرفته بهنفسه
ويدعو الانسان الى الكمال عن طربق نفديس القيم السامية من فببل:
الجمال والخير والبصيرة واللطف والابداع والارادة والحربّة والمعرفة
والكمال والهداية والمزة والمدالة والحيق ومشاهضة الظلم والجمهل
والضعف والذلّ و... ونجمع كل هذه الفيم في اطار النوحيد الذي يعدّ
أكثر الأطر الدينية شمولاً. في معبود واحدوهو الله تعالى عز وجلْ

اما اذا استغل الدين من ذبل السلطات الحاكمة لحقظ مصالحها فستحصل أموا فاجعة بسحق فيها الانساق في الانتظمة السعادية للانسانية ويصبح الدين شهداً في سجلات التاريخ.

ان رسالة المفكر الحر تتجلى في العمل على انقاذ هذه الضحية واحياء شهيد التاريخ هذا لا نقيه وتكذيبه وتلويته فإن لم يضم الفكر العر بذلك فأنّه يكون شريكاً لأعداء البشرية من الجلادين والسحرة والكهنة والفراعنة الذين اغنالوا الذين وأردوه فنيلاً خدمة لمصالحهم الطبقة الضنة.

نعم المغد لعبت الادبان الرسميّة دائماً دوراً طبغياً فذراً ضد الناس والانسانية ولصالح الطبغات الحاكمة، ولكنّ ألم بكن للخلسفة والعسلم

1

— الدين ضد الدين الانسان وفلاحه لا بنعفن الا بالزهد والسبادة والريساضة والانسزواء واعتزال المجتمع والمسعير الاجتماعي بمل حمني نسمبان المجتمع والعالم؟! وكيف يمكن الحكم على هذين النبئين المنتافضين والقطبين المتضادين بحكم واحداا

فهل يمكن أن يكون هناك مفكّر عباش السجنم الاسلامي وحصل على حد أدني من المعرفة عن الاسلام ولم يستطع التعبير ببن الاسلام (الدين الحاكم في التباريخ) والاسلام (الديمن المحكومة والضحبَّة والنسهبد) وهمل بمصح له أن يمصدَّق بأنَّ الخلافة الامـوبَّة والعباسبة والحكومات الوارنة لهاهي اتسمراو حقيفي لرسالة نبي الاسلام (ص) 15

ان هذا الاعتقاد هو يدرجة من السذاجة بحبث اننا لا نجده الا بين العوام الذين كانوا ضحبة لأجهزة اعلام الجبابرة ومن المستحبل ان نراء بين المفكرين الواعين الذبن بعرفون تاريخهم حق المعرفة.

ان الفكر والابدبولوجبا يختلف تماماً عن الطب والتكنولوجبا ولا بمكن اقنياسه من تتاجات الآخربن ومن مخطوطات علماء اورباه الفكر هو الوعي وامثلاك عبنين بصيرنين فادرنين على رؤية الحفائق. والخطوة الاولى لكي بصبح الانسان مفكّراً هو التعرّف الدقيق والحفيفي على الناريخ والثقافة الذائبة.

فهل بصح لأي مفكر معندل أن لا برى الاسلام في حباة محمد

ورسالته ومسؤولينه وبنخذ اعمال ومعاوسات أجهزة الخلافة معبارأ في حكمه على الاسلام؟ وهل يصح له أن لا بعرى عمليًّا (ع) الذي لم . بعش اي انسان نوري في العالم منل حبانه ولم يغائل اي انساق مثل فناله ولم بحكم أي انسان مثل حكمه . وينْخذ وعاظ السلاطين معابير في نفييمه وحكمه؟ وهل بسوغ له ان لا بعرف اباذر الذي راح ضحبة للصراع مع الرأسمالية والطبقة الحاكمة المستجدة وبنخذ عشمان الذي فضى عليه. منطقةً لنهم الاسلام ومعرفته؟ وهل بصح له أن لا بعدّ بلال الحبشي الذي كان يرى في الاسلام حربته من الرَّفِّ كمصداق أحِنماعي بارز لدين التوحيد، وبعدْ عبد الرحس بن عوف الذي كان بمنلك الف غلام وجارية مصداقاً عبتهاً لهذا الدين الحنبف؟ وهل يصح ـ له ان بنُخذ سلسلة الخلفاء والسلاطين اتذين ورنوا الجماهلية وفسأدوا الأكساسرة والقباصرة وينعني النظر عن سلسلة الشهداء من ابنا اللهضة الاسلامية الذين صدنوا ما عاهدوا الله عليه وفضوا نحبهم في سبيل اعلاء كلمة الله في الارض؟ وهل هناك مفكَّر لا بعلم البوم أنَّ جميع الادبان الكبيرة كانت في بادي. الامو تعرداً وعصياناً على الفوى الحاكمة ونورة لانغاذ الناس من السلطة والعبودية؟ غير أن النظام الطيفي الحاكم بـمسخ لصالحه دائماً ثمار الحركات الاجتماعية ويسنخدمها من أجل تحكيم وجوده وتنييت سلطانه ... ألم نصبح «الاشتراكية الديمفراطية» في أوريا اكبر مداقع ومحافظ على انتظام الرأسمالي وأفوى مانع لحصول النورة

فعلينا نحن المفكرين في هذا العصر وخصوصاً المفكرين في العالم الثالث وبالذات عالمنا الاسلامي أن تحلُّص أنفسنا من ننائج النزاع الفكري بين البيابا ومباركس ونبربط الروح الشورية والهندف المقدس والنبؤعة الشعببة السطالية بالمدالة والمناهضة للاستعمار والرأسمالية برسالة التوحيد التي طالما ناهضت الشرك بمختلف أشكاله الفكربة منها أو العرفبة والغومية والطيفيةء لنسصل الى الغمابة الكسريمة العثلي وهي المساواة ببن الناس في نوزيع الثروة، ولكي ندوّن «فلسفة القدر الناوبخي، بالشكل المطلوب ولكبي تُثبت للجميع أنَّ السَطَّام الرأسمالي بجزَّء الانسان وبمسخه ويمثَّل بــه وانَّ الديــن الذي بــدعو الانساق ألى النكامل والتحلّي بالقيم الاخلافية المتعالبة لا بمكن له أن يبقى في هكذا نظام بل سبنعدم مع انعدام الماهيّة الانسائية، فأن لم يفعل فما هو بدين بل خرافة. وانَّ الاشتراكية العقيقيَّة القادوة عملي صنع مجتمع عاوِ من الطيفات لا يمكن لها أن تتحفق إلّا عن طويق الديس، لأنَّ الناس ما لم بنريُّوا تربية اخْلاقية ومعنوبة صعيحة تمكنُّهم من ايشار حفوقهم من اجل الوصول الى العدالة الاجتماعية سوف لا يكون يوسعهم صنع مجنمع نسسوده العبدالة الاجسماعيده إذ الحبغوق ليست منساوية أبدأ. وان النظام الماديّ (Materialism) يبؤول الى النظام الفردي (Indiridualism) لا محالة والمكس صحيح أيضاً. كما انَّ الدين

العمالية العاومة وغم انَّ الاشتراكية والديمقراطية كانتنا تسعرني ازكس الدماء واعز الشهداء وأوفى الرسالات الفكرية النحرويّة البشريّة؟

قلو لم بكن اليايا وماركس لأنمرت النهضة العاومة المسعارضة للنظام الطبقي الرأسمالي الاستغلالي النبي تبطالب ببإنقاذ الانسيان ونحريره من فيود الماديّة العمياء والبرجوازية البشعة ونسكينه سن نكوين قطرنه الانسانية الحقة وعرض فبمه الوجودية وابسراؤ صمووء الاستعدادية بواسطة نحريره من فيود الجشم والعمالة وندوين قسلسفة ناويخه لا على أساس نفي الدين بل على اساس وبـط هــذ، النـهضة الانسانية العارمة بنهضة الأنيياء الدين بعثوا من بسين صفوف التساس وحطموا بفؤوس النوحبد آلهة الشرك والأصمنام التسي كسائت وملوزأ للنفرفة العرفية والغومبة والطبقبة والفبلبة. ودعموا التساس الى الفسلاح والحريمة والعدل والمساواة والتغوى ووفض الظلم والجمور واليعمهل والخرافة والسحر والتعلق بالدنباء وغي هذء الحمالة ستنتصر العمفيقة وسنرنكز الاشتراكية على الارادة والهدف المغدس الذي بسنبتي عـن عمق الفطرة الانسانية التي سعى الانسان الى نحفيفها طوال التاويخ يدلأ من ارتكازها على ألعوبة العوامل المادية الديمالكتبكية العمياء النسي نعمل يشكل جبري ولا تتدخل فيها اوادة الانسان قطء وسنكون الطاقة الدبثبة الهائلة في أنحاء العالم وخصوصاً في العالم الثالث سنداً معنوباً وووحبأ وفكربأ لهذءالتهضة بدلأ منان نكون سدّأ ومانعأ كبيرأ نستغله

| الدين ضد ال |  |  |  | 1 | oΑ |
|-------------|--|--|--|---|----|
|-------------|--|--|--|---|----|

لا بدكن له أن بتحفق فبل ان بتخلّص السجنع من فبود الطمع ولاستغلال والاستغمار والفواصل الطبقية ففي هذا السجنع وحده بستطيع الانسان ان بتخلّص من المسعة والاستحالة الى «شبيء» في نظام الماكنة والرأسمال والذوبان في نظام المال والاستهلاك والتحوّل الى قربسة او حبوان مغنرس في نظام الملافات الطبقية، وفي هذا المجنع فقط بستطيع الانسان أن بعرف نفسه ويتتكىء على أصالة وجوده ويكن فطرة نوعه ويستعرض قبعه الانسانية المتعالية فتتكامل فانه ويتخلق يأخلاق الله وبصبح خليفته في الأرض وهذه هي دعوة الدين التي لا تتحقق إلا في مجنع غير طبقي يعر نكز على أساس «الكتاب والميزان والحديده لا على أساس الجهل والنبيين والضعف «وهذا هر معنى تحفق الزحية في البريرية.



ص: ان أغلب التصوص التي استندتم اليها في كنتاب عسعرضه الاسلام هذا في خصوص نفل وقائع ناريخ الاسلام هي من مصادر أهل السنة ، مع الأخذ بنظر الاعتبار ان تلك الوفائع لها نأثير اساسي في اصول عفائد الشبعة وأن احسمال الشحريف والشغيير في المصادر التاريخية لأهل السنة فوي جداً، لماذا لم نستندوا الى المصادر الشبعة في موادد الاختلاف أو تصيروا اليها في الهامش على الأقل ؟ هل هناك دليل مندع على اختبار هذه المنهجية؟

## ج: نعم هناك أدلة عد بده:

المقد ذات في مدده مغالة «من الهجرة الى الوفاة». وهي جزء من كتاب (معرفة الاسلام) وفي كتاب «محمد خانم الانبياء» أيضاً اني استدت في كتابة السيرة النبو بة النريفة غالباً على نصوص الاخوة أهل السنة وأنوفع من الاخوة أهل السنة أبضاً أن يستندوا على نصوص اخوتهم المشيعة في هذه المجالات (وخصوصاً في المجالات النبي يوليها الشيعة اعتماماً خاصاً) فإنه بهذه الطريقة فغط بمكن القريب بين هذين

(۱) اسلام شناسی۔

k

الأخوين اللذبن نباعدا عبر القرون.

٢- هاولت استخراج «ما يهنم به النسجة» من مصادر اهل السنف الأنه لا بمكن المنتك في اصائة المعاند المذهبية الني جاءت على تسان المذهب المخالف، وهذا ما دعاني لأرسم وجمه الاسلام في كناب همعرفة الاسلام، وخطوط شيعية اخذتها من علماء السنف، وأنها لمعري عمل بهذه الطربقة الكتبر من علماء الشيعة العظام من ضبيل الملامة الأميني في كتابه «الغربية والسبد شرف الدين في كتاب «العراجمات» وغيرهم من الملماء الأضاضل (١) وهذا هو سبب الفيعة العلمية لتناجاتهم، وهذه هي الطربقة الوحيدة لخدمة التشتيع وانبات أصائة هذا المذهب لأهل السنة ولكل من يرى النشيع مذهباً متأخراً أو يعند الله المذهب العجم والابرانيين. إلا أن هذا الأمر تحول الى «المهاه» بالنسبة لي فقط الأثم انشر بين الرعاع والمخادعين ومن وراتهم اولتك الذي برنزقون على الجهل والتفرقة واستنقال الناس؛ الذبن بسمون الخدمة جرائة والخبائة خدمة. بساطة.

٣ ـ طيناً للطربقة العلمية المتداولة فسي كسنابة النساريخ. بسجب

(١) أن آية أنه محمد الصدر نفل جميع الروايات المسأنة بالامام المهدي (ع)
 قي كتابه دموسوعة المهديء عن النصوص والممادر السنية ولم يستند على
 كتب النيمة ونصوصهم قط.

الاستناد على أقدم النصوص، أي أفريها الى زمن الواضة من الساحية التاريخية أن هذ، الضابطة وأن كانت غير دفيقة منة بالمئة إلا أنها نمذ ملاكاً جيداً في نفيم النصوص التاريخية، وبما أن تصوص النبيعة في «التاريخ والسيرة» هي نصوص متأخرة من الناحية التاريخية (بسبب

الوضع السباسي المنأزم الذي عاشه الشيعة عير التاريخ) آثرتا اختيار

ندوة للإجابة على الاسطة والانتقادات -

نصوص اهل السنّة كونها أقدم تاريخاً من نصوص الشيعة. ٤ ـ ان إنهام جميع الدورّ خين والمنفكّرين المسلمين الذي لا

ينتمون الى المذهب الشيعي او لا تنظيق جميع عفائدهم مع هذا المذهب بنهمة المخالفة لأهل البيت هو أمر بميد عن الأنصاف والدفة.

إلا أن تلفين العدق الأجنبي الذي لا ينتمي الى ايّ من المذهبين لا السنّي ولا النسمي جمل أغلب الناس في بلدنا يحملون هذا التصور العناطى .. علينا أن نعلم أن مخالفي النزة النسريفة هم النواصب (كانوا أفلية صغيرة ولم يبق متهم إلاّ الندر اليسير) وهناك بعض المغرضين وعدد يسير من أهل المنتّة معن نأثروا بنلفين النواصب أو كانوا عملا.

لقد حاول العدق طوال السنين العاضية أن يلغّن الشبعة بأنَّ جميع الأخوة أهل السنّة هم من التواصب كما حاول أن يلغن السنّة بأن الشيعة هم من العلاة الفائلين بألوهبة على (ع) الفرقة التي بعنفد الشيعة انفسهم بيطلانها وشركها! أبربكر وعمر وعنمان على عليّ ورجَّمت عائشة على فاطمة ورجَّح الجُلِقاء على الائمة!

ندوة للاجاية على الاستلة والانتقادات \_\_\_

ان هذا الادعا، بس صحيحاً لاتنا لا نجد فنطيلة لعلني وأهل البين (ع) إلا وفد وردت في هذه الكتب، وفد أشاوت أكثر هذه الكتب الى أفضلية على وأهل البين (ع) على مطلق الخلقا، والصحابة فسبما وجّه الكثير منها ألذع الانتفادات الى الخلقاء وتقل الكثير منها عيوبهم وأشر على تقاط ضعهم، وفد شمل هذا النفد كل الخلقاء حتى الشبخين وتحصوصاً عنمان بن عفان.

ه \_ لقد انتخد بعض السادة ومنهم السبد الأنصاري القسئي أو (الآراكي؟) الذي كان يحاضر في جامع اليزازين في ايام سحرم في السنة الماضية ، طريفني في التحفيق والني استندت قيها على الكنب التاريخية لأهل السنة وكان هذا النبقد النبقد المنطفي الوحيد الذي تعرضت له في التحقيق ، إذ لم يراع أحد غير هذا الرجل السنطق والأدب في القد.

لقد عرض السيد الأنصاري في انتقاداته نقاط ضعف الكتب التي استندت اليها (حنى نلك التي ليس لها اي ارتباط بتحفيفاني ككناب صحيح البخاري...) وأثبت ان هذه الكنب شحنوي على اصاديت ومضامين ناريخية ضعيقة (وحتى مزيّقة) مثيماً بذلك الطريقة الرائمة التي اتّخدها العلامة الأميني في «القدير» ثم قال منسائلاً: هل من

قإن فلنا أنَّ جميع المؤلَّفين المسلمين وجميع الكتب الاسلامية المعنير: هي كتب تخالف أهل البيت (ع) وزعمنا انَّ فضائل علي (ع) وحرمة الاثنة الأطهار (عليهم السلام) لم يعنرف بها الا مؤلَّفو الافليَّة الشيعية وكذابهاء وان جميع المذاهب الاسلامية والعلماء والمؤرخين والمحدُّثين المسلمين من غير الشبعة هم من المخالفين للامام علي (ع) وأبنائه المبامين، قاننا نكون فد أصدرنا حكماً ظالماً لا أساس له مسن الصحَّة، وفد بكون ناجماً عن عدم اطلاعنا أو فلَّة إنسافنا وتسدُّه عصبيتنا، ومثل هذا الحكم لبس لصالح العفائد الشبعبة وعلى خـلاف الحفائق الوثائقية المتَّفق عليها والتي تشكل المبادي، الأساسية لهـذا المذهب العن. لأنَّ كل من تعرَّس على فراء؛ الكتب التاريخية وكتب الحديث الاسلامية الشهيرة يعلم أن جميع أصول العقائد الشبعية الهامّة قد أوردت بدون استثناء في المصادر الرئيسية لأهل السنة وفي كسنب الحديث والسيرة والتاريخ والمنسوبة لغير الشبيعة. وعندما نـرى أن جميع عفائد الشبعة موجودة في مصادر وكتب اهل السنة الغديمة، أليس من التضعيف للشيعة ولمبادئهم أن نتهم جميع نلك الكنتب والمنصاهر الاسلامية وتشكك في مصدافيتها جميعاً، زعماً بأنَّ فضائل عملي (ع) والعنرة الشريفة لم تذكر إلا في كتب الأعلبة الشبعبة ولم يُشُرُّ اليها في ائي من المذاهب والكتب الاخرى سوا؛ العبلمية منها أو التباريخية والروائيَّة والكلاميَّة والتفسيريَّة وان اشير اليها فــفد رُجُّــح فــيها صـنلاًّ

L

الصحيح أن تجعل هذه الكتب مصادر لتحقيق؟

أن هذا الرأي هو رأي صحيح بنسبة خمسين بالمنة، والصحيح فيه هو وجود المضامين الغاطنة والأحاديث الضعيفة أو السربتة في تلك المصادر، إلا أن التنبجة التي خرج بها السيد الأنساري نبدر غير صحيحة من وجهة نظري لأن اختيا والمحقّق لبحض الكتب كمصادر في يوبد التيء الذي تفله من ذلك المصدر لا أكتب بدون استثنا. بل أنه استثناج السيد الأنصاري صحيحاً لما استطاع أي كانب أو محقق (في مجال) أن بجد كناباً يستند إليه ويتخذه مصدراً في نحفيقه لاتنا لا نمرف كناباً يضف بالمصمة من نباحية السند أر الدلالة سوى كنب الوحي التي لم بسلم منها من التحريف إلا القرآن الكريم، وعندما بكون العديث عن الناريخ يزداد الطين يلة لائنا لا تعرف كتاباً ناريخياً يمكن تصديق جمع منتولاته يدون استثناء.

ولكن عندما يصل الأمر الي يصبح الخطأ المطبعي ذنباً لا يفقر ويلفن عوام الناس انه اذا ارتكب شخص من امثالي خطأ في احد كنبه او محاضراته فإن كتابه بل جميع كتبه وحنى وجوده سبكون جريمة وكفراً كما صرح احدهم بغوثه ان شاباً مسلماً سؤمناً اواد ان يذهب ريخلص الماس من وجوده -أي وجودي أنا -بطعنة ختجر، ببنما نرى في منطق الدين العلمي انه اذا اخطأ المحنق في رأيه -حسى لوكمان

د لقد ذكرت في مقدمة كتاب عمرقة الاسلام اني اودت ان ارى النبي (ص) في المدينة المنووة من أفرب فاصل زمني لأكمنب سبرته بطريقة كأتي كتيما فبل ألف سنة (معرقة الاسلام ص ٤٥١) فهل بوجد مصدر بهذا الفدم والاعتبار سوى سبرة ابين هسام وناريخ الطي

الاستناد على المصادر النديمة التي يرجع ناريخ بعضها الى أكثر من الاستناد على المصادر النديمة التي يرجع ناريخ بعضها الى أكثر من العكم الاستناد على المصادر النديمة التي يرجع ناريخ بعضها الى أكثر من العكم الأموي والمباسي وان الخلفاء والسلاطين في هانين العكرمنين كانت لهم البد الطولى في نحر بف العنهة والديم والدين لمسالح حكمهم مستخدمين بذلك سياسة النرغيب والنرهب نارة والخطط الماكرة أخرى كما كنت على حذراً بضاً من أن السياسة التي نرنكز على النظام التبلي ونجمل الدين آلة لها هي اسوء أفة تصبب «الدين والتاويخ». ولذلك سعبت قدر الامكان إلى أن اصون نفسي من الألاعيب السياسية ولالدياسية الني أرعبت كبار مؤرخينا نارة وجعلت منهم عملاة لها

٨- لغد استندت في كنابة السيرة النبويّة الى سبيرة ابين هنسام و ناريخ الطبري، وفد ظن البعض ان هذين الكتابين كانا المصدر الوحيد في كتابة كل الشيرة النبويّة، ولا عجب في ذلك لائهم فد لا بعرفون شيئاً عن قن كتابة التاريخ فان هذا المنهج في كسنابة التاريخ يدول الى موضوع معقد نختلف فيه الآراء وهو نفس المنهج الذي بستخدم في نصحيح الكتب ذات النسخ المنعدة والمشتنة لكي بستضاء لى احسمال الوفرع في الخطأ الى مستوى معفول. (١١)

ومن المثير للذهشة هو أن نص الشيرة النيوية ألمني دوسها في ثلاتة فصول همن هو محمد ؟ »، « تحليل شخصية محمد » و « سلامح محمد » تختلف نماماً من ناحبة الروح والرؤبة والحكم والتحليل عن سيرة ابن هشام وتاريخ الطبري، وأما من ناحية الأخبار ونفل العوادث العادية أو الحوادث المتفق عليها في حباة النبي (ص) (من قبيل شرح

(1) كما بسند النفها، في المددم، السيمي الى الكتب الارسعد: «الكافي». «التهذيب هـ «الاستمسار» و «من لا بعضر، الفقيه » في الوصول الى الحكم الشرعي، غير أن هذا لا بعني أقهم يغتبسون مضامين هذه الكتب أو بنر حصوفها أو ينظرن القناوى بل أقهم يجنهدون في الرصول الى الفتوى ويرقضون بعض المناتامين المتقراة في هذه المصاهر بل بتكرونها شدة من قبيل القول بتحر بف الترآن الذي ورد في كتاب «الكافي» (المقصود بتحريف القرآن هـ حدف بعض الآيات الترآنية من القرآن الكريم حيث نقل كتاب «الكافي» وبعض الكتب الأخرى روايات في هذا الديبال، ولم ينزعم أحد إضافة شي، الى الترارات

المعروب ونوقيع الاتفافيات والحوادث والاوضاع العيامة ... ) فسليس هناك خلاف بين المذهبين الشني والشبعي وان كان نمة خلاف فهو نادر ولا يرنبط بالمذهب الشيعي أو التنبي. وأما بالنسبة لموارد الاختلاف التي هي محل اهتمام السّنة والشيعة والتي نرنبط بشكل مباشر أو غير مباشر بقضايا خاضة تتعلق بالمذهبين فقد اجنزت فيها حدود همذين الكتابين بل جميع كتب اهل الشنة ولم أبحث فمي الكسب التمار بخبة الشبعية فحسب بل بحثت في كتب التفسير والحديث ونصوص كستاب نهج البلاغة وحاولت العنور على الحفائق التاربخيّة كما هي. ولو ألقى القاري، المطلع نظرة عابر، على كتاب «معرفة الاسلام» ورأى مضامين من فبيل: عليّ في معركة احد (ص ١٨٣)، عليّ في حنين (ص ٣١٨)، غضب على (ص ٣٦٠)، مهمة على الخاصة في إبلاغ البراءة (ص ٣٨٠)، قدوم علي من البمن واسنتناؤ، (ص ١٩ ٤)، مصبر الامَّة بعد النبي (ص ٤٢٣)، الإمامة وعلى (ص ٤٢٧). عصبة أبي يكو في وجه عــلي (ص ٤٣١)، غدير خم ونزول آبة تكمبل الدين بعد خطبة الغدير (ص ٤٣٢)، المماطلة في ارسال جبش اسامة (ص ٤٣٣)، احتضار على الصلا: (ص ٤٤١)، طلب الغلم والدوا: للوصيّة (ص ٤٤٣)، النآسر للحيلولة دون ندوين الوصبة، ندا، النبي الصامت، رأس النبي في حجر على (ص ٤٤٦)، لم بجب أحد سوى على (ص ٤٩٠)، عصبة أبي بكر (ص ٤٩٣)، أبو ذر (ص ٤٩٥) ، على وأبو ذر (ص ٥٨١)... لأدرك مدى

بحنمل أن بلتفّ الناس حموله بمد وفياء النبيي (ص) مشيراً الى أنّ علباً (ع) هو الشخص الوحيد الذي يلين به أن يسعرو هذا المنصب وذكرت في الكتاب فصة القدير بحذافيرها.

ندرة للاجاية على الاسطة والانتقادات \_

ان تنخصاً مثلي اذا اراد الانصاح عن رأبه وافكاو، في الله والغداو، في الله والغدير والنبي والقرآن والامام وعلي وعمر وأبي ذو وعبد الرحمن بن عوف والعسين والامام الموعود واللهال والدعا، والعسيم والامامة موى «الحديث» و«الكتابة» ولكن كيف به لو كان الناس في مجنعه لم يعرّدوا القسهم على «الاستماع» و«القراء ته؟!

منلاً انهم يفولون: اتك لم نظرح مسألة الولابة بشكل واضح وصريح ولم نتحدت عن حق علي (ع) بشكل واف عندما نحد ثت عن النبورى في قصل هفواعد الاسلام» في كتاب هموغة الاسلام» وهذا كلام صحيح غير الي ذكرت في مقدمة الكتاب أني أخذت هذه هافواعد» من هفريد وجدي» وإنما نشكل مجموعة دروسي الاكادبعية في ناويخ الاسلام في النصف الأول للسنة الدارسية وفد خصصت النصف الناني من السنة الدواسية فليحت في الولاية والامامة وموضوع السفية. وقد طبع هذا البحث ونشر في الأسواق.

صحبح اني لم اذكر شيئاً عن الولاية والامامة في هذا الفصل الذي نقلته عن فردى وجدي غير انى كتبت عشرات الصفحات في نفس الكتاب في بحت السيرة النبوية وذكرت عشرات المرّات فقبلة استقلالي عن كتب أهل السنة ومدى نجاحي في استلال مباديء الشبعة من لسان وفلم أهل السنة ومصادوهم الرئيسية، ولأهرك السبب الذي جعلني أكتب أحد فصول الكتاب تحت عنوان "موت النبي» وأنسرح جلني أكتب أحداث السنة الأخيرة من حياته في هذا الفصل وكيف أنبي سعبت بشكل مباشر او غير مباشر الى عرض ملامع عليّ في وجه النبي (ص) وحاولت أن اعرض حفيقة اهنمام النبي بعليّ وعنيايته يعه فحي كملامه وعمله وجميع حالانه وتصرفانه وحنى فراواته السباسية والمسكرية، خصوصاً في السنة الأخيرة من عمره، وسيرى الفاوي، ايضاً أن فلمي واسلوبي بنفير عندما بكون الحديث عن علي (ع) وان كلماتي نكاه ان نظير شوفاً عند وصفه ونوشك أن تلف حول قسها ألماً عند بيان آلامه واحزانه وسوف برى أن الذين حاولوا إيهام الناس بان هذا الكتاب بناقي مع الفكر الشيمي هم بعبدون كل البعد عن الاتصاف مهما كمان دافعهم وهدفهم.

س: هناك شائمة تقول أنكم لا تؤمنون بخلافة الامام على (ع) طبقاً لمحدبت غدير خم المروي عن النبي (س) غير ان كتابكم «معرفة الاسلام» بفند هذه الشائمة الرجاء الاقصاح عن رأ بكم في هذأ المجال بشكل صربح ويدون أي إيهام:

ج: أعوذ بالله ا فكتاب «معرفة الاسلام» موجود وفصة الفندير مذكورة فيه بوضوح وفد أنبتً في الكتاب عدم كفاءة اي شخص كان

على وحفه وامامته وعرّضت بضخ التخلفاء وعصبة أبى بكر وضرورة العمل بوصبة النبي (ص) ونظت فصة الغدير بتفضيل واستنكرت سبدأ البيعة والشوري والنظام الدبمغراطي في الحكم. ثمَّ أني كتيت بعد كتاب همعرفة الاسلام، أكثر من ألف صفحة عن امامة أهل البيت وعنفائد الشبعة وناربخهم وفد طبعت هذه الكتب أكثر من مرّة وبأعداد غفيرة جدّاً. كما سجّلت لي محاضرات عديدة في هذا الموضوع فد يمنجاوز عدد ساعاتها عن الخمسين ساعة ووزعت آلاف الاشرطة المسجّلة في اتحاء هذا البلد بحيث يعرق كل اطغال المدارس رمتن ألقى السمع وهو شهيد ولم يكڻ له اي غرض او مرض ـشبئاً عن آرائي وافكاري في المذهب الشيمي كما ألفيت في السنوات السنَّ الماضية في حسينية «الارشاد» أكثر من مئني محاضرة حبول الشبيعة والولاية واهبل البيب (ع) وفد سجّلت كل همذه المحاضرات ووزّعت في الاسواق ويمكن العصول عليها أو نسجبلها بكلٌّ سهولة. كما كنانت جميع الفعالبات المسرحية التي اجراها الطلبة القنانون فسي الارتساد يسدون استثناء نختص بالمذهب الشيمي من فيبل: أبي ذر الغفاري، الحسين وارث آدم. تورة المعدومين الشبعة (سريداران). نورة التوابين و...

وأما في موضوع مسألة الولاية فانّ الكتاب الوحيد الذي كمنب يلغة علميّة ويأسلوب سلس وار نكوت مضاميّه على اساس الدراسات التاريخية والقرأن والسنة النبو بة الشريفة (لا على اساس الشهريج

والسب والشنم والاقتراء والاستناد الى أمور تتنافي مع روح الاسلام والنشيِّع والعفل السلبم ونسبِّتِ الاساءة للشبعة وهـنك حـرمتهم) هـو كتاب (الشلافة والولاية من وجهة نظر الفرآن والشنة) والذي نشــرته حسبتبة الارشاد حبت بضم هذا الكتاب ببن دأسنيه سوجزأ سلخصأ للدراسات العمينة التي فام بها الاستاذ محمد تقي شريعتي والني نشتمل على أفوى الدفاعيّات العلمية عند الشميعة وأكثرها منطفاً. فنفد ردّ الاسناة في هذا الكتاب جميع الانهامات والشبهات التبي ظرحها المخالقون خلال القرون الاربعة عشر الماضبة مراعباً بذلك الانبصاف العلمي وأدب الجدل ومستندأ الي القاعدتين الرئبسنين اللستين ننتفق عليها جميع المذاهب الاسلامية. وفد أثبيت الاستناذ للأخبوة السئة ولمفكرينا الشبعة ممن نأثر منهم بأبواق العدؤ وإعلامه أوحمل اقكارأ سبلبية أزاء مباديء النشيع العلوي بسبب الانحراف والتخلف الاجتماعي والفكري والاعلامي الذي بماني منه بمض دعاة الدفاع عن هذا المذهب ... اثبت لهم أنَّ المذهب الشبعي هو الروح الحفيقية والمنهج الفويم للاـــلام وان المتقف الحرّ الذي جعل من الفرآن والسنَّة فدو: له ونعرّف على روح الاسلام والعدالة في الناريخ واستطاع ان بـخلّص نفسه من شنى الفيود سواءاً خلافة بني امبة وبني العباس أو الحكومات التبي ووثنها أوالخطط والمؤامرات الاستعمارية التي زرعت بذوو الفتنة والتفرقة بين المسلمين، سبأخذ طربقه شماء أم أبسي الي بسبت فساطمة

المؤامرة واحدة فنحن واتباكم بجمعنا ايمان واحد وألم واحد وطريق واحد، فكلّنا مسلمون وكلّنا نؤمن بكلّ وجودنا واخلاصنا بمالعترة الشريقة وكل هذه الاشاعات هي من أجل أن لا نتعرف على بعضنا وأن لا نقف وقلة واحدة في وجه عدونا المشترك.

ولهذا فرى أن ندوين الآلاف من الصنفحات والتحدث منات الساعات في أثبات التنبع والامامة والوصاية لا بغني شبئاً وأن كل ما كتبنه وتحدثت به في موضوع المترة النربغة والاخلاص لها وجسمع أواني العلمية والمقائدية والناويخية الجديدة في موضوع عنظمة على (ع) واصالة مدوسته لا ندل بمكان على انتمائي للمذهب الشبعي! حسب ما نراه هذه الجماعة الذي تحكم على الناس بدون مطالمة كتبهم والتدفيق في أمووهم بل نستند في حكمها على أخباو وكالة (فالوا) ا

اذن عليّ أن اقلد اسناذي الحبيب أبا ذو الغناري الذي أخذت منه السلامي ونشيعي وهدفي وألمي ومحنني وشعاري وأشاوكه قي صرخته التي هزت المدينة والشام وفي نظرقه الذي لم براع فيه «المصالح»! فلم يجلس أبو ذو جلوس أهل العلم والتحقيق والثقد لبطرح «الحقائق» في لفيف من العباوات الضامضة وأسام السلماء والخواص قسط وعابة للمصالح بل نراء يحمل عظماً بجدء في الزفاق وبدهب الى خليقة وسرل الله ويصرخ بوجهه:

ه با عنمان اتَّك أنت السبب في ففر الفقراء وغنى الاغتباءه

وسيسمع الاسلام من لسان علي تاوكاً وراء، فصور الظلم في دمشق وبغداد ومساجد الضرار والمصاحف المرفوعة على الإماح.

إلا أنّ هذه الجماعة المبتلاة بداء التحجّر والانغلاق لا ترال تنهال علينا بأنواع التهم والافتراء وتمكّر الاجواء خدمةً للاعداء وغم كل البجود المظبمة التي بذلت في هذه المدّة القصيرة ووغم أن هذه النهضة الاسلامية التمديد المرتكز، على وؤية شبعية علوية نحروية قد لافت اتبال الدفكرين وأصحاب القلم وخصوصاً النسباب السنفف والطلبة الجامعيين داخل القطر وضاوجه، ووغم جسميع الأولّة والفرائس والمعاضرات والأعمال المسرحية والاجتماعات وسلتنبات السحت والنع والدووس والمعالم الواضحة والنجاحات الباهرة التي أذعن لها المدو والصدين.

اذن ليس بوسعنا إلّا ان تتحدث ونكتب ونرد على انساعات الأعداء والمغرضين والأتأنيين والانتهاز بين واولئك الذبت بسسون القسهم همزمنين، غير أنهم لا بجيدون ما بمنهم من الطمن والتنكبل بين وفنوا حبانهم في سبيل «الايمان» بل حنى تكثيرهم قبل فراء: ما كنيوا أو الاستماع إلى أحاديثهم مكنفين بالاستناد إلى المعلومات والاخياو والنهم الصادوة عن مصدو مشكرك ومجهول وموهوم اسمه مثالواء ا

أوبد أن أقول لهزلاء الاخوة : اخبوني، نبعن جميعاً ضبعابا

ولكتني أعلم الآن لماذا فعل ذلك ؟ لأن أهل الشام كانوا جعبها ضعابا لإعلام معاوية العضلًا وكانوا فد أخذوا السلامهم من اجبهزته الاعائية والتي كانت تبلغ للاسلام والشخصيات والحوادت الاسلامية بالشكل الذي تقتضيه مصلحة معاوية ونظامه وطبقه، وهذا هو السبب الذي جعل الناس يتساءلون بدهشة عندما أخبروا بسمغتل على في المسجدة فعاذا كان يغمل علي في المسجدة أكان بصلي؟ أثم اننا تعلم ابضأ أن الامام السجاد وعند زينب (ع) عندما دخلا مدينة دمشق وهم بسيرون امام القافلة لم يكن الناس بحرفونهم بيل كمانوا بشنعونهم بريون زرع بذور الفتنة أن اسلام أبي ذر وفرآنه كانا بهددان النظام الأموي من جهة، وبعرضان للخطر مصالح الخطبا، والمفشرين والفقهاء والصحابة واثمة الجمع والجماعات من كانوا بشنون لهذا النظام من بهذا خرى، وهذا هو السبب الذي جعلهم بنهمونه بالكفر والارتداد لائتها اسهل طريقة للنخلص مته. كما أن أفضل نهمة في السجتمع هي أن ينهموا النخص بالله لبس شبهناً بل هو من السبكة

وهذا هو السبب الذي جعل أبا ذر يضطر الى اعلان شهادته بعد خمس وأربعين سنة من القنال والجهاد في وكاب الرسمول والخدمة ٧٧ \_\_\_\_\_ الدين شد الدين

وبصرخ في ويعه كعب الاحبار صاحب الجملالة والاحسنرام والرجسل العالم بالدبن عند البهود والاسلام والذي كان سرجماً للصحابة فسي نفسير الغرآن وفهم الاسلام: هبا ابن اليهودي أنربد ان تعلَّمنا دبننا؟اه ثم يضريه بعظم البعير -سلاحه الوحيد-وبنسخ به رأسه لبنفي الي الشام حبت معاوية وفصره الأخضر ليصرخ بوجهه هو الآخر : با معاوية ان كان هذا القصر من مالك نهو اسراف وان كان من مال الناس فهو خبانة! وبذهب الى المسجد ليفرآ آية ﴿والذبن بكنزون﴾ وبروي الأحادبث التي لم نكن المصالح تنتضي وواينها ويصرُّ عـلى فــراء، هــذ. الآبــة ووواية ظك الاحادبت لبنبر غضب كبار الصحابة وأصحاب المسراكمز القويّة في السلطة من المهاجرين والاتصار ممن اشتركوا في غزوات الرسول وكانت لهم سابقة طربلة في الاسلام. انَّهمو ، بالكفر والعصيان والتمرد على فوانبن الشرع والخروج مـن الاسـلام والسعي الى بث التفرفة بين المؤمنين وزرع بذور الاختلاف ببن المسلمينء بقي وحبدأ بعد أن نقاء خليفة الاسلام من المدينة ووالبه من الشام وسلفه أصحاب المصالح من الشخصيّات الاسلامية بألسنة حداد وانهمو ، بالارتداد عن الدين والكفر بالله ووسوله والقرأن والمعاد؟

فيل سبعة عشر عاماً وعندما كنت أكتب فصة أبي ذو ووصلت الى الوفت الذي تفي فيه من الشام الى المدينة، كنت استغرب من كلامه عند ما خاطب الناس منن جاء منهم لتوديعه قائلاً: ايها الناس أتي اشهد ان

والتعليم في سبيل الاسلام، والأعجب من ذلك هو منا كنبه الاسام الحسين (ع) في وصيته التي أعطاها الى أخيه منحمد بن الحينفية عند تركه العدبد فكانت هذه الوصبة تبندى، بهذه السبارة: «إنّ الحسين بشهد أن لااله إلّا ألله... فاعتبروا باأولى الأيصار.

ولذا أرى من الضروري إن اعلن بصراحة عن تشييمي وعن اصول عفائدي الني كنت عليها طوال عمري وقدّمت في سيلها شبابي وعشرين سنة من دراسني وكتابني وكلامي وعملي وأن أفدول: «أنبي المدّعو علي شربعني المدّهم بجميع الانهامات الذي بعفدر اللسسان أن بشط بهاء اعتفاد أكاملاً ب

١\_وحدانبة الله .

٢ ـ حقانية جميع الانيباء من أدم (ع) حنى محمد (ص).

٣\_رسالة النبي محمد (ص) وخانعبة ثبونه.

£\_ولابة الامام علي (ع) وامامته ووصابته\_

العترة الطاهرة يصفتها باب المصمة الوحسيد للموصول الى القرآن والسنة.

٦- ان اعلان النبي (ص) عن امامة علي (ع) ووصابته لم يتم في غدير خم فحسب، بل قي واحد وعشرين مكاناً آخير استخرجها ودرسها يعميعاً.

٧ ـ ان الشوري (البيعة والاجماع والديمفراطية) هو مبدأ اسلامي

ندوة للاجاية على الاسئلة والانتقامات \_\_\_\_\_\_ ١٧٥ الا أنه لا يعمل به إلا في حالة عدم وجود المبدأ الأهمّ وهو الوصياية

الا أنّه لا يمعل به اللّا في حالة عدم وجود العبدأ الأحمّ وهو الوصاية المستندة الى كلام الوحي . وانّ النمشك بهذا العبدأ في شورى السفيفة هو تعشف باستعمال مبدأ من اجل سحق مبدأ آخر ذي اهمبذ اكبر وهو وصبّة النبي (ص) وحق علي (ع).

٨ - انّ النبي (ص) كانت له رسالتان: احداهما ابلاغ الوحسي (النبوة)، والخانية ؛ بماء الامة (الامامة). وقد ختمت رسالته الأولى في زمن حيانه (ص) إلّا أن رسالته الثائبة كان عليها أن نسنم لعده اجيال متوالية (لثلاثة فرون) نحت قيادته هو وأوصباته الاثني عشر. بسبارة أخرى أن الثبي (ص) كان خاتماً لرسالة «نيونه» وأنّ الاثمة (ع) كانوا خانمين لرسالة «امامنه».

٩ ـ لم بجر التاريخ حسب ارادة النبي (س) و سنبؤه يل اخد ينحرف بعد السفية بالندريج قانشعب الاسلام الى شعبتين وئيسبتينة التسنن وهو الاسلام الذي سيرته الطبقة العاكمة وضرع على بد الحكام والاثمة التابين لهمه والنشيع وهو الاسلام الذي أخذ مجراه يين الأوساط المحرومة والناس المطلومين الناشدين للمدالة. فأصبح الأول اسلام الخلاقة والتدين والاستغلام والعدالة والدربة والدساواة.

 ١٠ \_ إن الخلافة هي الني انتصرت في التماريخ، ولم نستحفق الإمامة على الضعيد الاجتماعي قحصلت الفيية.

١٩ - ان عصر الغبية (إينداءاً من غبية الامام الثاني عشر حبنى ظهوره في أخر الزسان) هو عصر مسؤولية الناس في الفبادة الاجتماعية وهو العصر الذي بغنار الناس فيه قائداً لهم تحت عنوان «نائب الامام».

١٢ - ان مبدأ ها تنظار الفرج بعد النسدة هو الابعان بدين الاعتراض والابعان بدائية العبرية للستاريخ و ووال النظام الاعتراض والابعان بوالفليفي الجائر زوالا نهائيا. فمنى الانتظار هو ان فائم أل محمد (عج) بنتظر نورة الناس على الظلم المهيمن على المالم وان الامام الموعود المنتظر المسلح النائم الصمصام المنتئم الذي سيتظر في سيطاً الارض فسطأ وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً هو الذي ينتظر في الدفيقة ثورتنا.

١٣ - أنّ القول بأن اصول المنف النسيعي هما «الامامة» و «العدل» وأن التوحيد والتبوّة والمعاد هي أصول الدبن الاسلامي، تول غير صحيح لأنّه يستبطن انهام الشبعة بأنّ مذهبهم هو الاسلام وسمه شيء آخر، بل اعتقد أنّ التوحيد والنبوة والمعاد هي الاصول الشلائة للدين بمناه الأعمّ لأنّ الذين الذي يفتقد احد هذه الاصول لبس دبئاً وأنّ للأسلام أصولاً أخرى وهي «الإسامة» و «العدل» وأنّ التنسيع لا بعني شيئاً سوى الاسلام أي القرآن والسئة وأنّ هذه المعادلة هي العمادلة الصحيحة:

النشيع الساوي = النسنن المحمّدي = الاسلام - (الخلافة السياسيّة + أنواع التمييز العرفي والقومي والطبغي).

14 - كما اؤمن بالتقليد (بمعنى تقلبد الناس للفقيه المنخصص في الفروع العلمية والاحكام الففهة أو التقليد الذي والنخصصي والعلمي لا التقليد المغلى والفكري ولا التقليد في اصول الدين).

١٥ - كما اؤمن بالنقتة لا بسبب الخوف، بل حقطاً للإيسان ولا تشنيها بالبطالين الذين لا بشعرون بأيّ مسؤولية بل نشيّها بالمؤمنين الذين لا بشعرون بأيّ مسؤولية بل نشيّها بالمؤمنين الذين يجاهدون سرّاً من أجل انتصار الحق والعدل والإسامة (مبدأ الكتمان في النشال) واؤمن أيضاً بتثيّة الشبعة في المجنع الإسلامي الكبير نجاه المسلمين من أهل السنة كفاً للتطرف السذهبي والنعرات الطائفية وسعباً الى تونيق أواصر الودّ والمحبة ونحفيق الوصدة بسين المسلمين ضد عدؤهم المسترك.

١٦ - وأؤمن بالاجتهاد بمعنى الجهد العلمي الحرز الذي ببذله المتخصصون الواعون في البحث الدائم عن الحقائق الاسلامية والتكامل في فهم الاسلام والاجابة على المسائل المستجذة والمطالب الاجتماعية الملخة والمشاكل التي يواجهها الناس في كل عصر

۱۷ ـ واؤمن بالمرجعية العلمية ونباية الإسام تسصد الضيادة
 النكرية والاجتماعية ونعينة الطاقات وتوظيف الفوى والامكانيات من

أجل نصر الدين والاهتمام بحياة النباس و نأصيل تنفافتهم الدينية والتاريخية.

١٨ - كما اؤمن بدفع الزكاة وسهم الاسام لتأسين السيزانية الافتصادية من اجل ادارة المؤسسات السلمية والاجسناعية و ننفيذ البرامج والأهداف الطمية للمجنع الشيمي (لا مجنع الشبعة).

١٩ - واؤمن بافامة مراسيم العزاء في شهر محرم وعاشوراء واحياء ذكر الاثمة (ع) وتأسيس الصغوف والمجالس الدبتبة وحسنى المبكاء بمعناء الصحيح، وهو توعية الناس وضعيف السجتمع واحياء رسالة الشهداء لا يمعنى كونه عادة ورائية مسنوية، لأن الشهيد حيً يرزق ولا بحتاج لمن يبكيه، بل بعناج الى من بسير على دربه فالشيعي هو السائر على درب على والحسين وزينب والمنزة الشريغة، والتشيع هو عمل حفيني، قهو لا يمتي العبودية التي تتنافى مع النوحيد ولا يعتي أيضاً الحمرية والعمل.

 ٢ - كما أؤمن بننفاعة النبئ والاتمة الأطهار (ع) واؤمن حنى ينراب شهيد الحربة الخلبم الامام الحسين (ع) كموامل مهمة في نبيل «الأهليّة اللازمة للتجان»، لاته لا بنال الشقاعة في يوم الفيامة الاسن كان أهارً لها!!!

٢١ ـ واؤمن بالدُّعاء لا بوصفه وسيلة للمنحدير وبـ د بلأ للـ ممل

(١) وأحم الأبة (٢٣) من سووة الرعد والأبة (٨) من سورة غافر.

والمسؤولية وطريقاً للنجاة الفردية أو طريقاً قدد باً للنجاذ بل عكس ذلك أي يوصفه عاملاً فوياً في ننمية الفيم الاتسائية المستعالية وطرح المطالب الرفيعة وتلطيف الأرواح من الصدأ والرجس، ونرى الدعاء في أكمل أتشكاله في مدرسة الامام المسجاد (ع) بنجلى فيه «الحب والافتقار والوعى والتضال».

٢٢\_واخبراً اؤمن بالتشيع العلوي تشيع الشهاد: الأحمر لا نشيع لعناء الأسود.

سن : لقد ذكر نم قبي كنتاب همجرفة الاسلامة (طبيع مشهد ص 63) أنّ التي (ص) ابنسم ابنسامة ندلً على الرضا عنداما رأى الناس بصلون مع أبي بكر وطلب منه أن بواصل أمامنة بل حنى أنه أتشمّ به وصلّى الى جانبه وهو جالس. هناك سؤالان في هذا الميحال، أولاً: طبقاً لما ذكر تموه في هامتى الصنحة (١٦٥) والرواية التي روبتموها في الصفحة (٤٤١، كان النبي (ص) قد رضّع علباً (ع) للصلاة بالناس فهل نمتندون حفاً أنّ النبي (ص) ينسى حساسية هذه الصلاة ويفشّ النظر عن احتمال النمشف الذي بنجم عنها و بسمح لأبي بكر - رغم أرادته - ان يعيني، نقسه لخلاقة المسلمين وأدارة أمورهم؟

تانياً؛ هل نمتدون أنم (لو فرضنا صحة هذه الروابة) أنها دلبل على موافقة النبي (ص) على امامة أبي بكر للصلاة أو خلافته قب السنفا. ؟

امّا الطريق الثاني فهو ان تغرض مساشا، للخصم مانّ أبا بكر صلّى بالناس فعلاً نم تتساءل، أولاً، هل بحقّ للناس الذين افتدوا بصلات أبي بكر ان بختاروا الخليفة؟ وفد انبتنا بأدلّة واضحة أنّ العربي الذي كان بعيش فيل آريعة عشر فرناً من الزمن كان بفتفد البلوغ والنضج الكافي فنأسيس حكومة ديسفراطية نونكر عبلى حيق الاستخاب

نائباً: هل نصح الشورى التي لم بعضر فيها بنو هاشم والكتبر من الصحابة الكرام من أمثال سلمان وأبي ذر وعمّار والمغداد وسعد بن عبادة والكتير من الاتصارة ولذا ترى أمير المؤمنين (ع) بنتقد هذه الشورى في احد أشعاره المشهورة.

وتاكاً: هل كان أبو بكر أهلاً للمخلافة ولم يكن فسي الأتسة الاسلامية من هو اولى منه بها؟ لقد انيننا عدم اهلتِه أبي يكر وجسمج اصحابه (سوى علي (ع)) لهذا الأمر.

وفد صرّح الامام علي (ع) كراراً ومراراً قي كتاب نهج البـلاغة بأهلينه لهذا الأمر وعدم اهلية غيرم: «لقد ننقصها فلان وهــو بـعلم انْ محلّى منها محل القطب من الرّحى». ج: هذا هو نصّ العبارة التي وردت في كتاب «معرفة الاسلام»: «في صباح بوم الانتين...اعانته صحوة العوت على النهوض من فراشه...رفع السّنار فشاهد الناس بصلّون مع ابي بكر...غَمَرْ نه الفرحة لائّه شاهد العسجد والناس مرّة أخرى وألقى المسلمين وهم بحافظون على وحد نهم وعظمتهم رغم غبابه عنهم».

كما تلاحظون مان السبب في ابتسامة النبي وفرحته هو انحاد المسلمين وعظمة صلاتهم ورؤبة المسجد والناس بعد مرض طويل ألم يه لا صلاة أبي بكر. إلا أن افتعال كل هذه الشجّة والتهم والسبب الذي صير صلاة أبي بكر في هذا الكتاب كقميص عنمان هو فضيّة ناريخية

قالمسلمون من أهل السنّة يقولون: ان أبا بكر كان اماماً للجماعة في ذلك البوم بينما بنكر الشيعة هذا الأمر.

انَّ اهميَّة هذا الصلاة هي بسبب نشبّت أهل السنة بسها لذخدهم للأدلَّة والبراهين الكافية نبعاً للمثل القائل هالغريق بتشتيت بقشق، فهم بسندون الى حديث شخص ما (عمر او تسخص آخر) اذ فال آنذاك:

«سنخنار لدنبانا من اختاره النيي لدبننا».

هنا بمكتنا الاحتجاج مع اهل السنة بطريفين: الأوّل هو انّ أبــا بكر لم بصلّ بالناس في ذلك البوم. بل انّ النبي (ص) هو الذي وفــفــ شوة للإجابة على الاسائلة والانتقاءات -----

ح : لفد اشر ثم الى موضوعين مختلفين في هذا السؤال: الأول هو ان اسلوبي في نفد النمائر الدارجة والدعماء لهما همو السلوب لافع. والآخر هو انَّ نكتي اللاذعة لا تطابق الحن أحياناً.

(والظاهر من كلامكم هو ان نكتي اللادّعة تطابق الحق «غالباً» أو «بشكل عام» أو أحياناً على الأقلّ).

أما بالنسبة للسنق الناتي من السؤال أي «التكت اللاذعة التي لا نطابق الصق ه غانها لبست فابلة للدفاع لأنّ الشخص الذي بعفوم بهذا الممل اما ان بكون عالماً بغيامه بعمل لا بطابق الحق واسا أن يكون جاهلاً بذلك، اي اما أن يكون مغرضاً أو جاهلاً وأعوذ بالله من أن أكون من المغرضين أو المجاهلين والوبل كل الوبل لي أن لم اميز الحق عس المغرضين أو المجاهلين والوبل كل الوبل لي أن لم اميز الحق عس كما أغلن بالبحث عن الحق والحقيقة. إلا أنكم لم تشيروا على الأفل الي نعوذج واحد طعنته يغير حق بنكتة لاذعة، لكي أعرف ما هو ذنبي وبماذا علي أن أفر وعن أي نميه علي أن ادافع أنه أنهام لم تذكروا فيه مورد التهمة ، اذن هل سبكون الحديث عن هذه التهمة نافعاً ؟

أما النف الأول من السؤال فهو استفسار عن سبب استخدامي لهذا الاسلوب اللاذع في نقد العادات والتقاليد الباطلة ـ وهـ انتقاد صحيح ـ فعلي ان أنساءل: ألا يبزر «يطلان» هذه العادات والتفاليد اسلوبي العاد واللاذع في النفد؟ رابعاً: هل تتساوى النسروط الني بجب أن يحرزها أمام الجماعة مع النسروط التي يعجب أن يحرزها خلبفة المسلمين؟ لا شك أن شروط أمامة الفسلة بنخلف كثيراً عن شروط زعامة المسلمين وأن هذا الاختلاف هو بدرجة من الوضوح نعنينا عن الخوض فيه أذن فالمقارنة بين أمام الجماعة وأمام المسلمين هي - من الأساس - مفارنة خاطئة وأن الاستدلال بهذ، الطربة هو دليل واضع على فقدان الخصم للأدلة المقتمة وعجز، عن إفامة الذليل والبرهان.

و في الخنام أودّان اذكّر انّ اليعض أرادوا ان بنينوا عدالة أبي بكر استنادأ الى هذه الرواية فنفول في جواب هؤلاء:

أو لا : حنى لو فرصنا أنّ النبي (س) أفرّ بعدالة أبي يكر قان ذلك لا يدلّ على أهليّته للخلافة لأنه لبس من حقّ كلّ عادل أن بكون خليفة. يدلّ على أهليّته للخلافة لأنه لبس من حقّ كلّ عادل أن بكون خليفة. نائبا: أن النسبة لا يقرّون بصحة صلاة أبي بكر وأنّ السنة لا بوجبون المدالة لإمام الجماعة أي أنّ العدالة لبست شرطاً من نسروط اسام الجماعة عند أهل السنة، أذن ما هو الداعي للبحث والجدل مع الاخوة أهل السنة في الاقرار بصلة أبي بكر وانكارها.

س: أن الطويكم في تقد الشمائر المذهبية الدارجة والدعاة اليها هو السلوب لاذع، ألبس من الافتشل أن تستخذوا طويفة السحفنين المعتدلين ونكتفوا بالتحليل والنقد ونكفوا عن النكت اللاذعة النبي لا تطابق العن أحياناً؟ الدور للإجابة هلى الاستلة والا<del>سق</del>ادات \_\_\_\_\_\_\_\_ At

يرهتني نفل التعذبب والشهاد: لعنات السنين من الناويخ كحبة فسمع صغير: بين مطرقة الاستعماو الخاوجي وسندان الاستحمار الداخلي القاسبين. فكبف يا أخي نريد مني أن أكون محققاً فاضلاً محترماً مؤذباً مدف أذا

عندما ذهبيت إلى مصر لمتساهدة الاهرام لم أذهب إلى قبو الفراعنة \_كما يفعل المحفقون المحترمون \_بل ذهبت إلى فبو الآلاف من العبيد الأفاوفة الذين مانوا نحت السباط وهم بنقلون السخور المظيمة من اسوان إلى القاهرة فكمان بموت منهم يومينا المشرات والمنات وبدفتون في هذه القيوو الجماعية. عندما جلست على قبور هزلا، الأخرة شعرت انني انحدت معهم. فكنت اشاو على فيووهم ماساة خمسة آلاف عام من الجوع والظلم والخوف والمنسقة وكمانوا بتجون معي ماساة حبانهم الشوداه...

فلت لهم: اخوتي مضى خمسة آلاف عام واتنم تانمون في هذه الفير إلا أني كنت طوال هذه المدة اعيش هذا التاويخ الأسود مع الفراعنة والقياصرة والانحاسرة وامنال قارون ويلهم بن باعووا ، واليوم لبمأت الى بيت فاطمة المهجوو هرباً من اولئل الطواغيث وتلك القصوو والسعابد والغزائن فوضعت وأسي على جداو هذا البيت ولم يخدعني متذ الف واوبعمة أي كافر ومسلم فان في هذا البيت في اطمة وعلى والحسن والحسين و وبنب.

بالطبع انني اعلم أنُّ هذه الطريقة لا تتناسب مع كل ومان ومكان وهناك مجالات علمتة كثيرة بجب على الباحث أن يتَّبع فسيها طسربقة علمتة محضة بعبدأ عن الضجة والتطرف والعواطف.

قلو كنت فبلسوفا منالاً وتباحث مع فبلسوف آخر في موضوع تقدم الوجود على الماهبة أو موضوع حدوث المالم وقدمه، وقو كنت صوفياً بيدي وأيا جديداً في موضوع النزاع القديم بين المنسائين والاشرافيين في تعاوض المغل والمشق، ولو كنت فنها وحاولت مثلاً اصداو فنوى جديدة في عدم حرمة التحدود، ولو كنت ادبياً وكنيت في موضوع وجوء الافتراف بين الفن والادب، ولو كنت شاعراً وتبغدت النبر الفديم وطريقة شعرائنا المعاصرين (الفدما، ا) الذين لا بدوكون عصرهم ومجنعهم، ولو كنت مفشراً للمرآن وأشكلت على أكبر المفسرين من القريفين، ولو كنت واعظاً وصرحت أن الموعظة بجب أن تتبع اليوم الطريقة الملية في التمليم والازية وعلى الواعظ أن بكون مسلناً بعلم النفس والاجمنعاع والادب وفين الاعلام والملاقات مهنداً معمواً أو مؤوخاً أو غير ذلك، بطبيعة الحال كان على أن افخذ الطريقة العلمية في التحفين كي لا بحن والقدو والعسماء ولا تسمن الطريقة العلمية في التحفين كي لا بحن والقدو والعسماء ولا تسمن

ولكن ما عليُّ أن أفعل! فأنا لست محققاً علمباً بل كانن ضعيف

ـــــ الدين ضد الدين

شوة للأجابة على الاستثلة والانتقادات \_\_\_\_\_

ثصوصنا الاسلامية كلمة بهذا المعنى بدل أن المصطلحين اللذين بستخدمهما المسلمون بدل «ورحائي» و «جسماني» هما «المالم» و «المتعلم». أذن علينا أن نستخدم كلمة «العالم الاسلامي» بعدلاً من كلمة «الروحائي». من هو العالم الاسلامي؟

انه حسب رأيي الشخص الذي يعرف الفرآن في الدرجة الآولى وبعرف الثين (السيرة والحديث والسنة) في الدرجة المشافية وبعرف أهل البين وسيرة الانهة والصحابة وسخصيتهم في الدرجة الشافة العالمة ويعرف النفاقة الاسلامية: القدامة والسحابة ويتخصيتهم في الدرجة الخالة ويعرف النفاقة الاسلامية: القدامية الاسلامية مالوجة الرابعة وبكون منخصصاً في العديث علم الرجال. علم الاصوله الفنه وغيرها في الدرجة الخامسة المحدوسة المدالة المفتسة التي تشع نوراً لكنها لا نعرف شيئاً ولا نحيط علما بائي شيء، فاني عاجز عن معرفتها ولا جدوى من أن ألوم نفسي على ذلك. فما يوسعي أن أفعل؟ أن ألله نعالى لم يعطني هذه الشابلية لأنهم قائدة هؤلاء وإن كان عولم الناس يقدّوونهم ويفدسونهم اكثر من اولئك الذين ذكرتهم في مستهل حديثي، انني استي هذا النوع من وجال الذين «الروحانين» (لأنّه لا يوجد اسم محترم آخر لبس له دلالة على أيّ معنى!. أرجو ان لا نلوموني على هذا الرأي لانسني وخال الدين تعلى عمنياً . أرجو والد كثيراً أن اعتقد يهذه الشاؤي لانسني وطولت كثيراً أن اعتقد يهذه الشخصيات المحترمة المنطن على نفسي وحاولت كثيراً أن اعتقد يهذه الشخصيات المحترمة المنطن على نفسي وحاولت كثيراً أن اعتقد يهذه الشخصيات المحترمة منطن على نفسي وحاولت كثيراً أن اعتقد يهذه الشخصيات المحترمة المنطن على نفسي وحاولت كثيراً أن اعتقد يهذه الشخصيات المحترمة المنطن على نفسي وحاولت كثيراً أن اعتقد يهذه الشخصيات المحترمة المنطن على نفسي وحاولت كثيراً أن اعتقد يهذه الشخصيات المحترمة

إلا أني أرى فوماً جعلوا من هذا البيت حانوناً لمصالحهم وجعلوا من هذه الكبية ــالفيلة التي حرّرتني فيل خمسنة آلاف عام مين الرّق والجوو والجهل ـفاعدة للجوو والجهل. ثمّ نأني انت وتطلب منّي انتهج الطريفة العلمية الهادئة اللطيفة الناصة المنزفة في تحفيقي ؟ ا

ان منطق انسان شبعي منلي هو ليس منطق ابن سبنا والفنزالي والمحفق والمستشرق يل هو منطق أبي ذو الذي شيخ بعظم البعير رأس كعب الأحياو في محضر عنمان ا ان النزاع يا آخي ليس على «نظرية علمية» بل على ميرات عبد الرحمن بن عوف.

"س: لقد المدنم في الكثير من كتبكم من فييل: «معرفة الاسلام» و«فاطمة هي فاطمة» و «التشيعة السلوب» و... يدور علماء المسيعة (الروحانين) واشرتم الى فلسفة وجودهم والخدمات التي فذموها إلا الكم انتقدتم في الوفت ذاته وفي مواضع اخسرى النظام السائد في المجنع العلمائي وتحدثتم في هذا المجال بشكل مطلق ولم نسستتوا بعض العلماء والمدوسين والتضلاء والطلاب من انتقاداتكم الحادة. بعض العلماء والذو المناة هذا التناقض؟ الاشادة والمدح أحباناً واللوع والأم احياناً الحرى؟

ح: بجب أن نتفق على معنى كلمة «الروحانة» ونعين مصاديفها في البداية ثمّ تنظر في الى الآراء والانتفادات الواردة في هذا المسجال. اني اعتفد أن كلمة «الروحانية» ليست مصطلحاً اسلامياً ولا شبعناً بل هو مصطلح مسبحي دخل اخبراً في مفرداتنا اللغوية. فعلم نبرد فسي

لكتّي لم انجع في ذلك فبأست من نفسي، اما بالنسة تعلماء الاسلام فآريد ان ادّعي رهناك العشرات من الدلائل رالقران على انبات هذا الادّعاء بأني فخور بكوني دافعت بعد ربشكل فكري رعـلميّ مـؤثر وأكثر من أي شخص آخر من العلماء والخطباء رالكتاب المحاصرين عن هذه الجماعة العزيزة الني تعدّ أملاً كبيراً وراسعالاً عزيزاً لنا . وأما الأدنّ على ذلك :

ا عندما نحدتت في سلسلة دررس «معوقة الاسلام» عن حذف الوسيط في ارتباط الانسان مع ربّه في الاسلام. سألني بعض الطلبة عن درو علماء الدين في المجتمعات الاسلامية فقلت ان علبنا ان نعبر بين الأمر الرسمي الفانوني والضرورة التي تقضيها الحاجة، شم أجبت على هذا السؤال قائلاً: ان القاصل الزمني الذي فصل المسلمين عن صدر السلام والتعلور والتعفيد في الملوم والعمارف وخصوصاً علم الفنه والنشحي في الشرق والمسداهي الاسلامية واخستلاط عقائد الفنو و والحفول المسلمين مع عقائد وتقاليد النعوب الاخرى و تعدد الفروع والحفول الملبة في المجتمعات الاسلامية المتعلورة، جعل من الفسروري ان بكرس البحض القسهم للدواسة والتحقيق في نستى مجالات المسلوم والمعارف الاسلامية لكي بنستى للآخرين (الذين نسخلنهم مجالات المعام والحياة الاخرى عن درك الحفائن والحصول عليها من مصدوها الرسي أي الذي والانمة (ع) أو لم بكن لهم الكثير من الوقت للنغرغ

ندرة للاجابة على الاستلة والانفقادات للما الدين كما كان بفعل ذلك المسلمون الأوائل في صدر الاسلام) ان ينغلوا المقائد وأحكام الدين من هؤلاء المتخصصين، وقلت ان هذا الاثمر هو ضرورة اجتماعة وعلمية ثم فارتت بين المنصب الرسمي والمنصب الضروري وشبهتهما بالحرّاس الذين بخناوهم الناس في بعض الحارات لحراسة منازلهم شعوراً منهم بضرورة ذلك والحراس الذين تمينهم الذولة وتعطيهم صلاحيّات خاصة بزي خماص ودرجمة وسميّة معينة. وهذا هو الفرق بين العالم الاسلامي والقس المسبحي.

٢\_ذكرت في كتاب «الانتظار» نقلاً عن (ونسان موننه) ان طالب العلوم الدينية هو بروليناري فكري، رفيلت أن هولاء المجاهدين السائرين في درب العلم رالايمان الذين لا تتجارز تقفانهم عن نفقة طير امريكي كرسوا حيانهم وشبابهم لتعلم الدين في الوفت الذي بخنار في طلبة الجامعات حفولهم الدراسية على اساس الدَّحَـل المستخبليّ المتوفّم بهذا القسم الدراسي أرذاك.

ان طالب العلوم الدبنيّة يفضي عمر الدراسي بمزهد لا بكمار يصدّق رلا بوجد اي ضمان لتأمين حبانه بعد انعام الدراسة والتخزيج رلا بشمله اي امنياز من الامتبازات الطلابيّة العاديّة الااتّه وبالرغم من كلّ ذلك بنتهج هذا الطريق بصبر وابعان ووفاء لا بوصف.

تلت في احدى المحاضرات الطلابية الساغة في حسبنية
 الإرشاد مخاطبة الطلبة الجامعين: أن أملي بطلبة العلوم الدينية هو أكثر

منكم بالنسبة لمستغيل هذا النهضة التكريّة ونوعية الناس واحباء ووط الاسلام الأصبل وبعث روح الرفض والعدالة الني تتجلّى في التنسيّع العلوي لأن حباتكم الفكريّة فصيرة جداً ولا تتجاوز الأربع أو السسع سنوات، بعدها سبنغلكم رونبن الحياة وستكونون بشكل لا ارادي في مخالب الطبقة اليرجوازية. أما طالب العلوم الدينية قان عمر مسؤولينه الاجتماعيّة يساوي كل حبانه فهو بشمر بالمسوؤلية حتى الموت نبعاء عنائد الناس ومصيرهم.

غه لفد أنسبت في دراسني للجدور الطبقية في «الصروزة» والجامعة» ان أكثر من تعانين بالمئة من الجامعيين (الطلقة الموظفين والاسانذة) بننسيون الى الطبقة المرجوازية الساكنة في المدن وخمسة بالمئة منهم بننسيون الى طبقة الاقطاعيين الفروبين. احما الحدوزيون (العلماء المراجع، المدرسون والطلقة) فيننمي خمسة بالمئة منهم فيفط الى الطبقة المنوسطة الساكنة في المدينة (البرجوازية الصغيرة والكسية الصغار) وينتسب اكثر من نسعين بالمئة منهم الى الجماهير الفروية المحدومة وأبناء الفلاحين والملالي القروبين، وينضفن هذا المتحليل المعرومة وأبناء الفلاحين والملالي القروبين، وينضفن هذا المتحليل تتانيم اجتماعي مقصل وشامل.

 ٥ - لقد أحصبت في رسالة تحفيفية كتبنها لوزارة السلوم وفي مقالة «الصحراء = كوبر» أيضاً الموارد التالية لرجحان الطريقة التعليمية التروية الحوقوية على الطرق الأكاديمية:

 اخيار الاختصاص العلمي على اساس القبعة الفكرية لا الدخل الاقتصادي.

٢) الشعور بالمسؤولية الاجتماعية الني تتناسب مع الاختصاص
 الدراسي منذ اللحظة الأولى من الدراسة.

٢) اختيار الأسناذ بحرية نامة على اساس ليافته وفيمنه العلمية.
 ٤) ضرورة احتفاظ الاسناذ بوجهنه العلمية والاخلافية.

٥) وجود علافة المربد والمرادبين التلمية والاستاذ.

٦) الطريقة التعليمية المدرجة.

٧) رواج «المباحثة» بين الطلبة بعد كل درس.

 ٨) حسرية العمضوو في الصفوف وعدم التعبد بالعظاهر والشكلبات المعدد: والادارية الجافة التي تشكل عائقاً هامًا في طريق كسب العلم.

٩) مجانبة التعليم.

 ١٠) امكانيذ مواصلة الدراسة لعموم الشاس بنجميع اعتمارهم وطبقانهم وظروفهم.

 ١١ ) اعطاء المنح الدراسية ونأمين السكن والامكيانيات الدواسية لكل طالب.

١٢ ) اندماج الاخلاق مع العلم بشكل طبيعي.

١٣) الانصال الدائمي بالجماهير.

فبول مسؤولية القيادة الفكريّة والهداية الاجتماعية للتاس.
 العلاقة الوحيدة بين الابدبولوجية والعلم.

١٦ ) وجود «تفافة مشنركة عامة» وبرجهة واحدة» و«تنسبن كامل» بين الفروع والافسام العلمية المختلفة وغم تمدّدها ووجود التخصص فيها.

الاتصال بالماضي التاريخي والثقافي والمفائدي (الشسي،
 الذي لا نواه في الثفافة الجديدة).

١٨) عدم وجود اي شكل او فالب ظاهري في تفييم الدوجة العلمية للطلبة والاسائذة و نفوبش هذا الاسر للناس والاعتماد عملى كفاء الشخص الذاتبة وفيمنه الفكرية وكماله العلمي يدلأ من دواشر النوظيف وفوائين الترفيم التلفائي (الذي نشهنها في كناب الصحراء (١٠) بأجاص يُبتارى الذي ينتع في الماء، فيصبح مساعد المدرس بعد اربع سنوات ويشكل انومائيكي مدرساً ويحسح المدرس الجمامي يمعد خمس سنوات اسناذاً أ.).

دذكرت في كتاب «التشيع العلوي والنشيع الصفوي» ان علما.
 التبعة رفعوا دائماً وعلى مدى ألف عام من التاريخ الاسلامي رابات

(١)كوير.

التورة على الظلم وكانوا من المدافعين عن الحركات المطالبة بالمدالة والحرية الاجتماعية وحاكمية العلم والتفوى، وقد حرّض علماء الشيمة الناس دائماً على مواجهة انظمة الفلافة الاستبدادية الارسنتراطية والحكومات التابعة لها وكانوا دائماً في طلبعة الحركات الجماهيرية التووية، وخير شاهد على ذلك حركة المعدومين (1) في الفرن النامن الهجري.

لا دفرت في كتاب «ناريخ الأدبان» ان علماء النبية هم أنز،
 قتة أو طبقة روحائبة بسين جسميع الأديسان والمذاهب في المساضي
 والحاضر.

٨ - ان التغوى والورع والانصال الدائم بالجماهير والوشوق بوجه القوى الحاكمة - او الابتعاد عنها على الاقل - هي من الخصائص الطبيعية التي بمناز بها علماء الشيعة على رجال الدين فني المداهب والأديان الآخرى لأنهم بعنمدون من الناحبة الاقتصادية والاجتماعية على الجماهير لا على الحكومات.

٩ - ذكرت في كتاب «الاستظار وسذهب الرقيض» ان هيناك اشخاصاً بتنحلون الزي العلماتي بنخطيط و نأمر الفوى المعادية للناس مستغلّين يذلك عنصر الغيية وأصل تباية الاسام (ع). ان هنولاء

(۱) سرپدارای.

الانتحاليين قد بحصلون يمساعد: نلك الأبادي الأثيمة السرية والملتبة على مقام ووحاتي أو وجهة مصطنعة أو سرجمية كافية بغية الإساء: الى الوجوء العلمائية الحقة والتقليل من شأنها ودورها المحوري في المجنمع.

١٠ تص الحديث الذي نحدثت به في بدا به الدوس السابع عنر من سلسلة دروس عموقة الاسلام وداً على تقد غير لاثق أوود، السبد (مكارم) في مجلة «في وسالة الاسلام» (١٠). في البدا بة لم أكن اوغب في الرد إلا أي شعرت أن الطلبة الذين يعرفون دروسي وآرائي جبيداً استعربوا كثيراً من الاسلوب والاخلاق وادب الكتابة في هذ، السجلة الدينية المنسوبة الى علماء الدين فرأيت من الضروري أن ادافع عن الحرة : العلمية فيل أن أدافع عن نفسى ففلت أنذاك:

أو لأدان طربقة التفكير واسلوب الكلام في تلك المقالة يخص صاحب المقال وليس له أي علاقة بعلما، الدين (وهذا ما أفوله دائسماً عندما أواجه أي تهمة أو شنيمة من الملتسين بالزي العلمائي المفدس لائي أعرف جيداً أثرها السلبي بين العقكرين لذا أسعى دائماً الى نير ته علماء الدين من هذا الانتساب).

ثانباً: انَّ اي معنزك ومعمعة في هـذا السجال نــوجب صــرف

(۱) در مکتب اسلام.

الأذهان عن الحقائق، لذا أنّ واجينا هنا هو الصّمت والصبر تجاه هذ،
المُسْتَاتُم والنهم. من هنا اضطروت أنذاك الى التذكير بسيعض الأسوو،
وأودّ أن بنلقى الجميع هذ، النذكرة كردّ أودّ به على كل نهجّم من هذا
النبيل وكرأي خاص بي نجاء علماء الدين والحوؤ: الطمية الدينيذ الما
تص المقدمة فهو كما يلى:

ندوة للأجابة على الاستلة والانتقادات

«سالمسألة التانية التي نعبر مسألة مهمة للغابة هي ان البحض يحاول بشنى الاساليب ان بصووقا للآخيرين بأتما فشه او انسخاص مانونون لعلما، الدين تبهجمون علينا نعبت هذا الغطاء، والغابة من ذلك هي اتاوتنا للنهجم على العلما، دفاعاً عن انفسا لكي يستغلّوا هذا التهجم ويشبعوا بين الناس ان هنالك فئة او جساعة من السفكرين نخالف علما، الدين. هذه هي غابهم، وعلينا ان نصير تبجاه هذه الاستغزاؤات والنهم الواهية ونضع الأمر امام الآخر بن ليحكموا عليه لكي نحيط هذه الموامرة القذرة من هنا اوبد ان اقول ان شخصاً علي لكي نحيط هذه الموامرة القذرة من هنا اوبد ان اقول ان شخصاً علي مع عالم دبني في بعض المسائل ويتنفذ طريقته في التبليغ الديستي او طريقته في نحليل بعض التضايا و بختلف معه في الكتير من الامور وان كان ذلك العالم عالماً ويثياً حبّهنها حالاً ان هذا الخلاف هو خلاق وان كان ذلك العالم عالماً ويثياً حبّهنها حالاً ان هذا الخلاف هو خلاق الأبلي بين جبلنا والجيل السالف الى الأوقة والأسواق لكي لا بستغل العالم بين جبلنا والجيل السالف الى الأوقة والأسواق لكي لا بستغل العالم يعن جبلنا والجيل السالف الى الأوقة والأسواق لكي لا بستغل العالم علي السائق الى المانون لكي لا بستغل العالم عليه السائق الى الله والكي لا بستغل العالم السائلة الى الأوقة والأسواق لكي لا بستغل العالم عليه السائلة الى الأوقة والأسواق لكي لا بستغل العائلة ويبياً والجيل السائلة الى الأوقة والأسواق لكي لا بستغل العائلة ويستغل السائق الها المنافقة المنافقة والأسواق لكي لا بستغل العائم و خلاق المنافقة والأسواق لكي لا بستغل العائم عليه المانية والجيل السائقة الله الإستغل المنافقة والأسواق لكي لا بستغل العائم و خلاف العالم عائم و خلاق العائم علية والمنافقة والأسواق لكي لا بستغل العائم عائم و خلاف العائم عائم و خلاق العلم العائم عليه والعبل السائم عائماً ويبياً السائم عائماً ويبع السائم عائم و خلاق العبيل السائم عائم و خلاق العبيل السائم عائماً ويبع العبير السائم عائم و خلاق العبير العبير السائم عائماً ويبع العبير العبير السائم عائماً ويبع عائم ويبع العبير العبير السائم عائم ويبع العبير الع

العدو \_عدرٌ هذا الجيل والجبل السالف \_هذا الخلاف لصالح أغراضه وأطماعه.

11 - ذكرت في سلسلة دروس «معرفة الاسلام - حسبية الارشادة ان وابطة الطلبة الايرانيين المفيعين في فرنسا - التي كانت نديرها بعض الأبدي آنذاك - تظمت ذات مرة اجتماعاً حضر، السبد جهانگير نقضلي. وقد نحدث في هذا الاجتماع السبد وزم أوا وتهجّم خلال حديثه على علماء الدين بألفاظ من هذا التبيل: «في إسران، عندما امر من إمام مسجد أو أسمع صوت واعظ بتحدّث نندهور حالتي الصحية و بسنا، مزاجي، اني اكره هذا الدين و نشمتر نفسي من وجاله، ان هؤلاء العلالي هم السبب في شقا، البلاد وبيؤسها وهم الفاعدة الرئيسية التي يرتكز عليها الاستعمار...»

أردت أن أتحدث الا أنهم منهوئي من الحديث، انتظرت وصول الدرر لي لأتحدث لكنهم لم يراعوا الدرر، قما كان بوسعي إلا أن أفرض نفسي على المجلس برفع صوني فنفلت: أنمي استغرب من حديث السيد... لاثنا لو راجعنا اليوم القبائل الافريقية البدرية لرأبنا جميع افرادها بعرقون هذا المبدأ الاخلافي الحضاري المسلم الذي ينفرض علينا احترام عفائد الآخرين وآرائهم. أني استعرب من كونكم نعيشون في عاصمة الحضارة رحرية الرأي واحترام عفائد الآخرين ولم تتأثروا بهذا الحضارة اي تأثير؟!

انَّ الدعوة للحضور في هذَا الاجتماع هي دعوة عامَّة. أذن أنتم نحتملون حضور اشخاص مثلي لم بمتثقفوا بمعدالي درجمة تسجعلهم بنحقلون كلامكم فكبق نسمحون لأنقسكم بالاساءة الي عفائد الشخاص مثلي؟ ثائباً أنَّ الدين لبس فطعة من الحلوي كي تتحدثوا عنه كما تتحدَّث الوحمي المغناج الي زوجها فما معنى فولكم «نحن لا نحب الدين، الالتأه أنكم تقولون أن الملالي كانوا فأعدة للاستعمار، لكنّ هذا الكلام هو مسألة وافعة وناريخ ولبست مسألة ذوق كي بـتــنى لكــم التحدث عنها كبفما نشارُون، يل عليكم أن تأنوا بما يبرهن على ذلك. فحسب ما تقيد معلوما ني ان جميع الاتفاقيات الاستعمارية الموجودة رقمت على بد الدكانرة والمهندسين واصحاب الشهادات العليا الذبن اكملوا دراسانهم في الجامعات الغربيّة. فإن استطعتم أن تأنوني بتوفيع احد هؤلاء الملائي الذبن نخرجوا في حوزة التجف لانققت معكم في الكلام وشاطر نكم هذا، المغولة، إلا اني أرى العكس هو الصحيح الأثنا نرى وجوهاً لبعض هؤلا، العلالي أو على الأفل رجهاً واحداً لهم قسي طلبعة كل نهضة منارنة للاستعمار رفي مقدّمة كل حركة تورية نفدميّة نطالب بالاستفلال ابندا ،أ يسيد جمال والميرزا حسن الشيرازي وحتى رجال ثور: الدستور ر...

١٧ ـ لفد دافعت بكل وجودي عن علماً، الدبن ودورهم الاجتماعي خلال فنرة تواجدي في أوربا (من عام ١٩٥١ حتى عمام

\$ 14.1 و نصد بن لجميع النهم الموجّهة لهم وكان هذا متزامناً مع انفاق أغلب الفنات المنتازعة على النيل من منزلتهم و دورهم الاجتماعي. فقد دافعت عن علماء الدين في الأوساط الفكرية الاوروسية وفي أوساط الطلبة الابرانيين بشكل مؤثر مستخدماً بذلك نسني الأسالبب والطرق كالمحاضرات والتفاوير والدواسات الملمية في علم الاجتماع الديني، وهذه هي حقيقة لم أنعدت عنها أيداً لأنّ الخوض فيها بسنبطن نوعاً من المجب ومدح الذات وما ذكرتها هنا الأانبان لتأييدي فهذه الجيهة ووفوفي بجانبها وهذا ما يعرفه كلّ مطلع على الأوضاع قب خارج البلد.

هذا هو رأيي في علماء الدين وذلك هو رأيي في «الروحانيين» (بالمعنى الآخر) ا

أوّلاً: إنّ الفاسطين يخططون لبذو التفرقة والنفاق والتساؤم بين المنفف والمنديّن، والحوزة والجامعة، والطالب الجامعي والطالب الحوزوي، والغواص والعوام، وإنّ النبيء الوحيد الذي من سأنمه أن ببطل هذه الغطة هو عمل «جماعة من الفنقين المنتدينيين، على بناء جمر يسدّ هذا الفجوة الكبيرة.

فالبوم بجلس الطلبة الجامعيون والحوزويون جنباً الى جنب في حسينية الاوشاد ويرجع المنقفون ـ ولاكول مرة ـ الى عـلماء الديس ويقفون الى جانب الجماهير وهذا أمر لا يروق للفاسطين، لذا نراهم بخططون دائماً لإنارة الضجة وزرع القتنة بين القريفين بشتى الوسائل والأسائب كالزور والنزوير والشنم والاقتراء والتهجم والاشاعة وحنى الكلام الفاحش والطعن بالأعراض.

نانياً: عندما فرّووا النهجم علي وعلى حسبنية الاونساد رفعوا 
سماواً فجاً وغير مدروس في بعاديء الأمر. فالنعبص الذي وفعوء 
ليوحوا للناس انه نعبص علي سرعان ما ظهرت حفيقة كونه فمبصا 
ليوحوا للناس انه نعبص علي سرعان ما ظهرت حفيقة كونه فمبصا 
التصرانية واليهودية والبايية والنبوعية والوجودية والشيخية والصوفية 
وغيرها . اختاروا أكثر هذه النهم نأنيراً في عواطف الشبعة في إيران 
فاتهموني بالانتماء الى اسوء المذاهب السنية أي المدهب الرهابي، 
وكان هذا الاختبار صانباً من هذه الناحية إلاان النبيء الوحيد الذي لم 
بكن في حسبانهم هو عدم النصاق هذه التهمة وغم استخدام الأطنان 
من صمغ الدجل والسفسطة.

عنموا بلاغاتهم على جميع النعب والفروع وسرع عملاؤهم بإشاعة هذا التهدة، ولكن ولحسن الحظ وبمساعدة حسينية الارشاد واهتمام جماعة من الزملاء تم استنساخ وطيع الدروس والمحاضرات الموقف اكثر من ذي فبل قأخذنا نخطو خطواتنا بعيطة وحدر وكان هذا المصور المسترق هو السبب في تقاوينا والنعرف على معضنا فتعلمتنا من خلال هذه المعرفة دووساً كثيرة، فما أكثر العلماء والقضلاء والخطباء والمندبنين الذين كانوا يشككون بإخلاصنا وصحة وفيتنا او طربقتنا في التذكير والمعل متأفرين بالدعايات المتسبوهة والأجواء السمامة وحملات التزوير والانهام وما اكثر المفكرين والشففين الذين كانت لهم مشاعر سلبتة نجاء علماء الدين تحت نأثير أبواني الدعابة المشبوهة. لكثنا فرى اليرم مشاهد مشيرة ومفعمة بالمواطف والاخلاص من الانتباء الى انفسنا والابران بمضنا وازاحة الغبار والصداً عن فلوينا و نوطيد

ندرة للاجابة على الاسطة والانتقادات ---

أواصر اخوتنا.

س: انَّ طريفتكم في الكتابة والتعبير تسبّب الفعوض والابهام للبعض فيما يستغلها البحض الآخر معن بحمل افكاراً عداصة اعسالح نرويج اقكاوه كما بستغلُّ طريفتكم هذه يعض المعترضين الذبين ينريصون الغرص دائماً كي بشوشوا أذهان العوام سن الناس بل الخواص منهم معن لم يتعودوا على العراجعة والتحقيق في المسائل التي بسعونها، فهل لكم أن نبدلوا طريقة نعيركم هذه بشكل نسلبون فيه امكانية الإساءة في نفسيرها ونأويلها؟

ح: أعنفد انّ من المستحبل أن ببلغ خطبب أو كاتب معهما كانت مهارته و تفاقته وادبه واحاطته بعلم اللغة معذه الذروة من الأدب بأن لا وحنى اشرطة الكاسين التي سجلت عليها محاضراني، وقام الطلبة في كل المدن والكلبات باستنساخ هذه النتاجات وتوزيعها عملى فدر المستطاع شعوراً منهم بالمسؤولية تجاه ذلك وهكذا عرضت اقكاري (عن النتميع واهل البيث والاثمة و لا سبما عملي و قاطمة والحسين والامام الموعود (ع) على اصحاب الفكر والفلم وشاب أمل الأعداء وأصبح طرح هذه النهمة في أقصى المساجد والحسيثيات وحنى تحي مجالس العزاء التي تعدّها النساء في البيوت امراً لا بيطب لصاحبه إلا الغزي والعاو أو لطمة على الأسنان. لكنتهم لم يكتقوا بهذه التهمة فاستيدلوها بنهمة أخرى ووقعوا هذه المؤة شعاو مخالفتنا لعلماء الدين. قالمهم هو استغزاز العلماء ونحر بكهم وتحريضهم ضدّنا سواءاً بسهمة المخالفة للنشيع أو المخالفة لعلماء الدين!

بيد أنهم أخطأوا في حسابانهم مرة اخرى فكبف بمكن للمنهمة الني لم نؤثر في عوام الناس أن تؤثر في هملماتنا المفكرين الذبس يراعون في حكمهم على الأموو، المعايير الصلمية والشروط الذنهية والمنزل والمنطق؟

وهكذا باءت خطتهم الثانية بالقشل ايضاً لبشرعوا بالبحث عمن فسيص عثمان آخر. الاان علماءنا الاعلام ووعاظمًا الأفاضل وطلبشا الواعين انتبهوا ولحسن الحظ وخصوصاً بعد اشاعة التهمة الثمانية الى فلسفة هذه المؤامرة وغرض الأعداء منها. ونعن ايضاً شعرنا بخطورة

\_\_\_\_\_ الدين شند الدير

بكون في كلامه أي إبهام لأي فارىء أو مسنيع مهما كان مسنواه أو نوع نفكر، و وتفافنه وبسد الطريق على أي مغرض كي لا بحرف عبارة من عباراند. ففي الوقت الذي نرى فيه الفرأن وهو كلام الله نسالى بنوول لمناصد وأغراض عديد، وبختلف الطماء المفكرون البارزون في فهمه وتأويله ويستنبط كل فريق وظة وطائفة من كل آية من آبانه ما لا بستنبطه الآخرون، كيف بمكن لكانب او خطبب عادي ان ينحدث او بكتب بطريقة لا يمكن تأويلها وتحريفها؟

من هذا اريد أن أقول أنه كلما أزدادت الفكرة عظمة وكلما أزدادت المعاني ظرافة وكلما أزدادت المنساعر سمكواً وكلما أزداد الكلام جمالاً ويداعة، سيزداد معه أبضاً أحتمال سو، النهم والايهام والانهام، والاختلاف في درك المفاهيم، والتناقض في الاستتباط وأنواع الأغراض والأمراض.



الطالب: لفد المكس تصويركم في الاذهبان كتصوير «مفكّر ديني» فهل انتم راضون عن هذا التصوير؟

شريعتي: او عرّفكم أحد بكلمنين مجهولتين، فهل سيرضبكم هذا التريف؟؟

الطالب: أن معنى هانين الكلمنين بسبط وواضع بالنسبة لسا. فالمفكّر: هو الشخص الراعي الذي بخوض في مجال الفكر، والدّبني: هو الذي يزمن بما وراء الطبيعة كالإبمان بالله مثلاً...

شريعتي: لو امنهن احد عملاً فكرياً (كالمحاسبة منلاً) لكنه لم يكن واعباً قهل سبكون مقكراً؟ ولو كان واعباً رئم يحترف عملاً فكر با فهل سيكون «غير مفكر»؟ ران كان يمؤمن بمالله ولا بمؤمن بسما وراء الطبيعه فهل سبكون «غير دبني» وان كان يؤمن بما رراء الطبيعة ولا يؤمن بالله (مثل بودًا رهيجل) فهل سبكون دبنياً؟

الطالب: ببدو أنَّ المسألة أزدادت صعربة...

شريعتي: كما نلاحظون إن المسألة ليست بهذه البساطة. فغالباً ما بحصل سوء النهم بسبب مرورنا على العسائل من الكرام. فماثنا

نتزحلن على العفائق وكأننا نلعب في سبرنا المنطقي في العملية الثكرية. فالكلمات التي تستخدمها الاستبعاب مفاضدنا وتقل سا في اذهاننا، غالباً ما نكون مبهمة أنا ولمخاطبينا، أو غير متفق عليها من قبل طرفي التحوار على الاقل. لكتنا على الرغم من ذلك نسرى أن الصوار الاتفاق على الكلمات التي يستخدمونها، والأغرب من ذلك هو النا لاتفاق على الكلمات التي يستخدمونها، والأغرب من ذلك هو النا رو نبيغر عن نتائج متفق عليها في ظاهر الأمر ولكتنا أو امنا النظر في هذا الاتفاق أرأبنا أن الجانين قد انتقا على كلام لم ينفؤا على متناء. هذا الاتفاق أرأبنا أن الجانين قد انتقا على كلام لم ينفؤا على متناء. والسبب في ذلك هو أن جانبي الحوار لم يتفا وفوقاً كاملاً على مسمى الكلمات الاساسية التي نبادلوها في حوارهم بيل اكتفيا بالمعنى الإجمالي لئلك الكلمات. هانان الكلمتان (المفكر والديني) هي من هذا الزع من الكلمات.

الطالب: ألا نستندون انكم انتقلتم الى مبحث الألفاظ؟ شريعني: يلى لأن الألفاظ هي الأدوات الوحيد، لبيان الافكار وفيل كل شيء علينا أن ننأكد من دقة وصحة أدوات عملنا.

الطالب: على اي حال، ماذا نعني ها تان الكلمنان (السفكر الديني) بالنسية لكم؟

شريعتي: اني اعتقد أن الدين هو بمعنى والسعرفة بـالذات =

consience) خلافاً لما نعنه «القلسفة» أو «العلوم» أو «العمناعة» التي تعتبر توعاً من العلم (science). والعفكر هو الشخص الذي يعي الزمان والمجتمع والتفدير التاريخي والعملاقات الاجمنعاعية والعمواجمهات والجهات والعصير الاجتماعي الخاص يعم ويعبارة أوجز: العفكر هو الشخص الذي يعي «الوضع» أو «العمينية» الاجمنعاعية الشاصة بم

مقتطف من حوار مع أحد الطلبة الجامعيين ----

(Situation social) أو هي الني يستيها الاسلام «القطرة» وهي التي بفصدها افلاطون عندما بعزف الانسان بالله «حبوان سباسيّ» أأ. نعم. يهذا المعنى انا راض عن عبارة «المفكر الديني» واشكركم

ندم. يهذا المعنى انا راض عن عبارة «المفخر الديني» واشخرتم عليها ا ولكن علي أن أفول اني لست مفكراً دينياً بـل اتـمنّى واسـعى لأكون مفكراً دينياً. فاني ما زلت اسبر في بداية هذا الطريق. افول هذا كى لا يتهموني بالمجب والنغطرس.

 (١) لمزيد من الاطلاع يرجى مراجعة كتابي «الطريق النالث» و «محرفة الذات والاستحمار» للمؤلف.

(٢) لقد ترجم هذا التعريف (الاتسان حيوان سياسي) بالمعنى الاعتيادي (الاتسان حيوان اجتماعية ايدهد أن العبوان الحيات اجتماعية ايدهد أن العبوان السياسي هو الحيوان الذي يعين المجتمع الذي يعينى فيه ويضم - بدوعي المجتمع الذي يعينى فيه ويضم و لانشراك الني تربطه بمحتمه ولذا عزشنا الاتسان بالله هميوان متعشب» ولا ننسى أن السيب الذي جعلنا ترسم للتعضب تصويراً حيثاً في إذهانا هو إنتا ترى غالباً التصهبات السيئة فالتعشب في حد ذاته ليس أمراً مبيئاً، التعميد على حد ذاته ليس المراً مبيئاً، التعميد الإعمامة وحو الديما السيدة بمعنى الجماعة وحو التعمار بالانتماء والارتباط بالجماعة.

- 15

الطالب: لقد ذكر نم في العباوة الأولى من مندمة سلسلة دروس «معرفة الاسلام» أن الدولة الهنمائية هي رمز للاقتداو الاسلامي (معرفة الاسلام ص ١٢) في حين بعلم الجميع أنَّ هذه الدولة هي دولة قاسد: ولا يلين بها أن نسشى دولة اسلامية.

شريعتمي: ولهذا السبب كتبت في العبارة الثانية وفعي الصفحة نفسها: «إن الهزيمة المندانية لم تكن هزيمة سباسية وعسكرية فحسب بل كانت بمناية سفوط النفافة الاسلامية واستهلاك لفوى المسلمين الروحية والفكر بقه فقد جعلت الدولة العنمائية من الدين مادة افيونية نخذر بها الجماهير وجعلت من الاسلام طلمسماً بماغظ على الارستغراطية وفاعدة عريضة يرتكز عليها سلطان المنصر النركي. (معرفة الاسلام مي ١٢)

الطالب: لقد علَّق احد السادة اخيراً على عنوان كنابكم «مسؤولة الانتماء الى مذهب النشيع» بأنَّ اختباو هذا العنوان يكشف عن مدى حفدكم على المذهب النسعي، فما هو تعليقكم على ذلك؟

نسريعتني: انَّا لله وانَّا إلبه راجعون .

الطالب: فد بشعر البعض من خلال مطالمنه لكتابي الصحراء (كوبر) ودرس (بوذا) الذي نشر نموء ضمن مجموعة دروس «نار بخ الاديان» ومن خلال ووابة بعض الطلبة الجامعيين الذبين حضروا دروسكم في جامعة مشهد وافراوهم بالهم كانوا ينجذبون بشدة

متنطق من حوار مع أحد الطلبة الجامعيين بمن من حوار مع أحد الطلبة الجامعيين ويتسون أنفسهم انتاء تدريسكم لموضوع «وذا»... فد بنسعر البحض انكم معجبون جداً بالدين اليوذي؟

شريعتي: نعم فأنا «سنّي المذهب» «صوفي المترب» «بوذي ذو نزعة وجوديّة» «شبرعي ذو نزعة دبنبن» «مفترب ذو نزعة وجعبة» «وافعي ذو نزعة خيالية» «شبعي ذو نزعة وهابيّة» وغير ذلك (اللهمّ زد مادك.

الطالب: لماذا لم تردّوا لحد الأن على الانتفادات والتهجمات التي اسنهدقت كنيكم ومحاضرا نكم؟

شمريعني: لذ مؤسوا اذهان شعبنا دائماً بهذا الضنجيج وهذا الراك القارغ ليمكّروا صفو الماء وبتصبّدوا فيه، لذا لم احاول افتعال أي ضجّة لأسؤش يها الأذهان أبداً.

بيد ان بعض الزملاء الذين يؤمنون هم أيضاً بهذا السبدا أرناوا اقامة ندوة سؤال وجواب ونشرها على شكل مغزمة لتسيين بحض الحفائق لمن لا بعرف شيئاً عن براسج حسبتية الاوشاء الدراسئة والاعلامية والتحقيقية وكنها المطبوعة ولأولئك الذين أحدثت الأشاعات المتواصلة في أذهائهم الطباعاً خاصاً أو شبهة أو إبهاماً في مسألة ما.

الطالب: اليوم وبعد مرور خمسة أعرام على نشر سلسلة دورس

«معرفة الاسلام» هل لديكم أي نقد على هذا الكتاب؟

شريعني: لقد كانت لدي بعض الاتنفادات على هذا الكتاب منذ اللحظات الأولى لنشر، لأن هذا الكتاب هو مجموعة دروسي الشفهية التي أملينها على الطلبة. وفد طبع هذا الكتاب تحت اشراف الطلبة بدلا من استنساخه ومن الطبيعي أن لا يكون المعلم واضباً عن دروسه الشفهية لو نم ندويتها على شكل كتاب، والبوم وبعد مرور أكشر من خمسة أعوام على نشر هذا الكتاب اذكر كلام استاذي غورويس الذي خاطبني معترضاً ذات مرة، وأبن كنت نائماً في لعد أم نلاجة ؟ اه.

الطالب: كيف يعرف الناس رأبكم الموجود في كتاب «معرفة الاسلام» في عام ١٩٧٢ وذلك بعد مرور خسمة اعوام على نسر.

شريعتي: الأمر بسبط جداً ولا بكلف سوى عشرين ربالاً فنط: ملزمة «معرفة الاسلام»، الجز، الأول والثاني (طبعة حسبنية الارشاد عام ١٩٧٢).

الطالب: ما هي انتفاداتكم الخاصة في خصوص مضامين ملزمة «معرفة الاسلام» القديمة؟

ضربعتمي: الف) كان علي أن أطرح موضوع الامامة في مبحث الشورى (ص ۲۸) كي أمنع بذلك امكانية اساء، التصرف أو سوء النهم. فقد اعربت في هذا الكتاب عن مخالفتي لمبدأ والشورى، و والبيعة، (لا

مفتطف من حوار مع أحد الطلبة الجامعيين \_\_\_\_\_\_ ٥٠

بشكل مطلق بل في موضوع الامام علي (ع) وبعد وفاة الرسول (ص) وفد استعرضت براهبن عفلية ونفلية كثيرة في انبات مسألة «الوصاية» بعد النبي ورجحانها على «البيه» ونفلت فصة الغدير وولاية الاسام علي (من ص ٢٢٣ وحتى ص ٤٣٣). ولكن وفوع هذا القاصل ببن هذين المتوانين صار سبباً لأن يتهمني البعض بالمخالفة لمسألة الوصاية والغدير رغم اني تحدثت عن مسألة الشورى صفحة واحدة وعن مسألة الندير عنر صفحات.

ب) في الصفحة (٣٩٥) إبدبت رأي في موضوع نعدد الروجات مستنهداً بإعلان جبهة التحرير الجزائرية وأزمة النساء في السانيا بعد الحرب العالمية وغير ذلك من الشواهد، فننظرفت الى جواز نعدد الروجات في الاسلام (بالطبع مع الأخذ بنظر الاعتبار الفلسفة الخاصة والظروف والأوضاع الاستثنائية القردية والاجتماعية) حنى الني وصفت نعدد الررجات بائه من الخصائص التي ندل على هالوافعية في الاسلام . غير ان تعبري الخاص (في هامش الصفحة ١٩٠٠) أنار نوعاً من الإيهام رغم نصر بحاتي المقطلة في هذا السدد . نانياً لم تنزجم هذه الاتباء بشكل صحيح في الكتاب: ﴿ ولن نستطبعوا أن تعدلوا بين النساء ولو حرصنم فلا نعبلواكل العبل فنذروها كالمعلقة ... ﴾.

مع) انتقادي الثالث هو اني اعـنفد ان عـتاوين اصـول العـفاند الاسلامية التي نقلتها عن قربد وجدي في الفسم الأول مـن الكـناب

بعبت أشعر الآن انني فادر على استباط القواعد الاساسية الاسلامية بعبت أشعر الآن انني فادر على استباط القواعد الاساسية الاسلامية برزية ادن واعمن وأبدع مما نغلته في كتاب «سعرفة الاسلام». لنسد شعرت يهذه «السطحية» فبل خمس سنوات أثناء كتابة الكتاب أيضاً اون لم بكن هذا التمور بعمق شعوري في هذه اللحظة/، لكني اردت ان اسند الكتاب الى سند علمي شهير فوفع اختياوي على سيرة فريد وجديء مع كل ذلك وكما نلاحظون انسي نغلت عن فريد وجدي المناوين فنظ بينما جميع التفاصيل هي متي حتى انني طرحت مسائل جديدة وعميقة نعت عناوين فريد وجدي البسيطة وكان من الجدير أن نطرح في عناوين مستفلة.

تم أنَّ فريد وجدي لم يأت بالتوحيد كقاعدة اساسية من فواعد الاسلام ولعلَّ السبب في ذلك هو اعتقاده بأن النوحيد لبس مختصاً بالاسلام، غير أني قلت أنَّ التوحيد في الاسلام بختلف نساماً عن التوحيد في الادبان السابقة نظراً لعمقه ودائرة شموله ولهذا طرحت التوحيد نحت عنوان مستغل، والإشكال الذي أراه وأوداً عليَّ هنا هو أني طرحت التوحيد في أسعاده الاتسانية والاخلافية في فط بينما نلاحظون اليوم في سلسلة دووس «معرقة الاسلام» الجديدة (طبعة الاوشاد) إلى وضعت دائرة البحت الى أربعة أبعاد:

١ ــ الرؤبة الكونية.

٢\_فلسغة التأويخ.

مقتطف من حوار مع أحد الطلبة الجامعيين

٣\_علم الاجتماع .

1\_فلسفة الاخلاق.

والاشكال الثاني الذي اعتبره اشكالاً اساسياً هو انبي وضعت النوعيد في مستوى أصول الدين الاسلامي الأخبرى مستبعاً يسذلك الطربقة النظيدية ببنما اعتقد اليوم ان للإسلام أصلاً واحداً لا غبر وهو النوحيد، فهو بمنزلة الجذو للشجرة ولا يسكن ان يتعاد (لأنَّ التعذد هو بالأغصان وليس في الجذو)، واما سائر الفيروع الاخبرى كالنبؤة والمعاد والإمامة والعدل والجهاد والعج والاخلاق و... فهي فسروع تتفرع من هذا الجذو وتنشأ عن هذا الأساس.

الطالب: لا يخفى على احد ان والدكم الاستاذ محمد تسفي بنر بعني مؤسس ٥مركز نشر المعنائل الاسلامية، هو من رواد النهضة الفكرية الاسلامية، هو من رواد النهضة الفكرية الاسلامية، هو من رواد النهضة جليلة في سبيل نبلغ الدين والمذهب لا بسع المجال لفصيلها، وهذا عوالحال بالنسية البكم ايضاً فالجميع يعرفون ما بذلتمو، سن يصهود عظيمة في سبيل احباء الفكر الديني والدعوة الى الاسلام على اساس الرفية الكونية للمذهب التميمي وتأثيركم المعيق والسريع على عمنول المفكرين والطبة اليعاممين داخل البلد وخارجه وكلنا نعلم ايضاً بان النشريات والدووس والمعاضرات (العلمية والنبليغية) والموترات

والمهرجانات وحفلات التآسين والبراميج الخاصة بشبهري محرم ورمضان الذي افامتها حسينة الارشاد مثل بداية تأسيسها الى بومنا هذا وخصوصاً في السئنين الماضينين فذ اخسنس معظمها بالدفاع عن المنهي ونشر معارف اهل الببت والنعريف بشخصيتهم (عليهم السلام) غير اننا وبالرغم من كمل ذلك نلاحظ البوم حملة دعائية مدروسة ومنشقة نصاحبها أنواع التهم والاكماذ بب والاشماعات قد استعدفت حسينية الاوشاد وشخصكم الكريم، بمل استطالت فنشمل والدكم (الاستاذ محمد تفي ضريعتي) الذي كرس عمر الشريف لخدمة الاسلام والدد عبد وسؤالنا هود اولاً من الذي يقف وراء هذه الحملة الدعائية؟ ويأنباً: ما هو الهدف من هذه المؤامرة؟

شربعتي، في الحنبقة لا استطيع الاجابة على الشق الأول من السؤال نسببين، أولاً: لأتني أعتفد ان الجواب أوضح من الشـمس، وثانياً لأتني أخاف! فلا بسعتي إلا أن أقول بعدر كي لا يسمعني الجدار ان هذه الجماعة لا تؤمن أساساً بالشيء الذي تنظاهر بالدتاع عنه!

وأما أهداف هذه المؤامرة والتنائج التي يريدون الحصول عليها ي:

 السعي الى نشو به سمعة حسينية الارشاد بـين الجـماهير وابعادهم عنها.

٢ \_ السعي الى نشو به سمعة حسينية الارشاد بسبن المستدئين
 لهزلها عن المجتمع وتهينة الأرضية اللازمة لتعطيلها.

٣\_الدفاع عن موفع السادة الديني والاجتماعي والمحافظة على الوضع الموجود وحكر الأفكار الدينية في أُطر مثلثة لا نكون مفاتيحها الا بأنديمه.

٤ ـ الذمّ بما بنيه العلج لأنهم يدافعون عن رجال الدين بعنطن سفيم ولسان منفحش وافعال مستهجنة كالتزوير والنحريف والكذب والشتم والبهان وبحرضون العبوام بأسواع الطرق الرجمية السمياء والتصرفات الهمجنة التي نمجها الانسائية والاخلاق وبرفضها المقل السليم. قالمستهدف هنا هم هرجال الدين، ولبس أنا المحلم البسيط المناضع الضائع . انهم بغومون بهذه الاعمال نحفيراً للعلماء لأن النجارب جعلت هؤلاء الأعداء الواعين الذين بخاقون اسلام المد أن يوا حقيقة ان أفضل طربقة لطمس الحقائق ليست مهاجمتها بقود بل الافاع عنها بضعف.

وقد عشنا هذه التجربة مراراً عديدة في الاسلام وفسي الجامعة الاسلامية العلمية وخصوصاً في الحوزة العلمية الشبعية ورأينا انَّ نتائج الهجوم العباشرة كانت معكوسة دائماً .

النبليغ «للمدهب الوهابي» الجديد ونضخيم هد الفرقة الني
 لم يسمع أحد في ابران باسمها من قبل ونسب كل ذي قهم وشعور الى

هدَّ، الله قة الصَّالُة .

٦ ـ عزل المجتمع الشبعي عن كبان الاشة الاسلامية وانسارة التعرات الطائفية والاحقاد السائفة من جديد ونيديل الخلافات المتطفية الموجودة بينتا وبين الاخرة اهل السنة الى تزاع وخصام عمين وهذه هي الخطة التي عمل بها الاستعمار منذ الفرن التاسع عشر لتمزين وحدة المسلمين.

٧ ـ اتاوة العواطف وافتعال الفتن واختلاق التواعات التسديدة لصرف الأذهان عن العدو واخطاره ومؤامراته، فلم يكن امرأ عقوياً ان بعلن احدهم من على منبر الاسلام: «أن اسرائبل هي خير ثنا ما تعن المعقد عن فلسطين فإن اسرائبل لبست عدوة لأهل البيت وانما العدو هم الفلسطينيون لأن اليهود أعطوا مقدك لأهل البيت وسليها هـولاء منهه إله...

 ٨ـ تنفيذ الخيطة الاستعمارية القديمة التي وسمها عملماء الاجتماع للمستعمرين: «حافظوا على الدين للعوام ورؤجوا الإلحاد بين المفكوين».

٩- نجشُ وواج الاسلام القرآني والتشيع العلوي والحيلولة دون نعرف الناس على الاثمة والمجاهدين الشبعة خشية نحفق الاسلام الأصبل ونبديل «ولاية المشايخ» إلى «ولاية نفدمية نحررية تصارع الجور والجهلي والجوع».

١٠ \_الشعور يخطر جامات يتابيع الوزق والشرف اعدي: الجهل،
 ياتفية، التقليد!

١٩ ــشل افوى فاعدة للدعوة الاسلامية العالمية وأحد المركز بن الرئيسيين لإنتاج القكر والتفافة الاسلامية (ابران) والتي كان المسلمون في شرق ووسط آسيا (مسلمو القفائ والهند وافغانستان وباكمسنان واندوئيسيا وماليزيا وحنى الصين) بسنضيتون بتور شفافتهم المساطع ويفترفون من معين علمائها وادبائها وشعرائها.

١٢ ـ نطع العلافة وزوع بذور النىفاق سين المىفكر والجماهير والحوزة والجامعة والحدبث والفديم والجامعي والحوزوي والمستنف والعامي و... لأتهم يريدون الإلحاد للمقكر والتعصب للعامي والملاهي للشياب والمساجد للشيوخ الطاعنين في السن.

۱۳ کل حرکة فکریة اسلامیة نحاول طرح میادی، «ممرفة الذات» بشکل اسلامي تقدمي لاید لها ان نموت قبیل ولاد نسها، قبان ولدت، لاید لها أن نشل، وان لم تشل لاید لها ان نشو، وتلوث وتطرد وإلا سینتیر کل شيء... ولاید أن لا بنفیر أي شيا

\* \* \*

س: مع انكم دعونم أصحاب الرأي والقلم الى نفد آرائكم دني وأبد بتم يذلك حسن نينكم إلا أنكم لم تعدلوا لحد الآن عن آرائكم حني

٧٢٧ ---- الدين ضد الدين

لمرّة واحده. هل يعني هذا انّ جميع آرائكم هي في غياية الانفان وعارية من أيّ اشكال؟

ج، أنَّ الذي بجري حولي هو مؤامر : متعمّد: ومــنفنة وواســعة النطاق ولبست فضية تقد علمي أو عقائدي.

قالدى بقرأ قصة الغدير وفصة وفات النبي ودراساني تشخصيات الصحابة وعلاقاتهم الخاصة وفصة عصيد أبي بكر ووتوفها بوجه علي وكلماتي الخاصة التي نعبر عن حيى واخلاصى ومدى حبيرني أسام عظمة على نم بغوم بعد ذلك بتحريض السذي من الناس بأنواع الشجيع والعواك والسب والمنتم والبهتان ويئهمني بالمداء للتشيع والاسلام، لا يغوم بهذا عفو بأ وأنما هي مؤامرة مدووسة منتقة فكل من قرأ كتبي يغوم بهذا عنوان آخر ما كتبت حتى الآن والنشيع الاحمر والنشيع الاسودي، وكان عنوان آخر ما كتبت حتى الآن والنشيع الاحمر والنشيع الاسودي، للمترة الظاهرة والشعور بالمسؤولية نجا، النهضة الشيعية الشحروبة للمترة الظاهرة والشعور بالمسؤولية نجا، النهضة الشيعية الشحروبة نحسب، بل أنظر الى حوادث ما بعد النبي من منطلق شبعي فحسب، بل أنظر الى مسيرة الناريخ البشري ككل من هذا المنطلق شبعي فحسب، بل أنظر الى مسيرة الناريخ البشري ككل من هذا المنطلق المسلمي فحسب، بل أنظر الى مسيرة الناريخ البشري ككل من هذا المنطلق المسلمي فحسب، بل أنظر الى مسيرة الناريخ البشري ككل من هذا المنطلق المسلمي فحسب، بل أنظر الى مسيرة الناريخ، البشري ككل من هذا المنطلق المسلمي في القدر الناريخي للمدالة والامامة أي المرحلين الأساسينين في القدر الناريخي فلمدالة والخلاص مكتاب (فاطمة هي فاطمة). فالغري لم يغرأ كتبي فإنه مسمع والخلاص مكتاب (فاطمة هي فاطمة). فالغراكي لم يغرأ كتبي فإنه مسمع والخلاص مكتاب (فاطمة هي فاطمة). فالغراكي لم يغرأ كتبي فإنه مسمع والغلاص مكتاب (فاطمة هي فاطمة). فالغراقي لم يغرأ كتبي فإنه مسمع والغلاص مكتاب (فاطمة هي فاطمة). فالغراق المنارية والمنارية والمناري

«الحسين وارت آدم» ، «الانتظاو ومذهب الرفض» ، «النسيع اللوي والتشيع الصغوي» «الاسماء في عبلم الاجتماع»، «الدعا، مدرسة السجادة والاحتباج والرعي والجهاد»، «الشبعة حزب كامل»، «النشيع الأحمر»، «على، ثلاث وعشرون سنة جهاد من أجل الرسالة، خمس وعشرون سنة سكون من أجل الرحدة وخمس سنوات عمراً عن أجل المدالة»، «على، الانسان الكامل به «وحدة علي»، «لو غلل علي: تمم »، هعلي حفيقة نشيه الأساطير»، «ما هي الحاجة الى علي؟ به هعصرنا ببحث عن علي به، هحياة علي بعد الموت »، هعلي ووح واحدة ذات عدة أبعاد به، «ضاطمة هي بعد الموت »، هعلي المسبورة إلى المواجهة مع عثمان »، وهم، هكذاكان با أخي»، «الشهادة = الحسين، ما بعد الشهادة = زينب، «القاسطون، المارفون المارفون » و...»

وفد كتب غيري في حسبتبة الارضاد:

«التخلافة والولاية من وجهة نظر القرآن والسنة»، على شماهد الرسالة » و «موعود الأديان» للاستاذ محمد نفي ضريعني و «جمادية وداقعة علي » و«الولا، والولاية» للاستاذ مرتضى مطهري و... وأكثر من متني محاضرة خاصة بمواضيع صدوسة اهبل البسب (ع) ألضاها

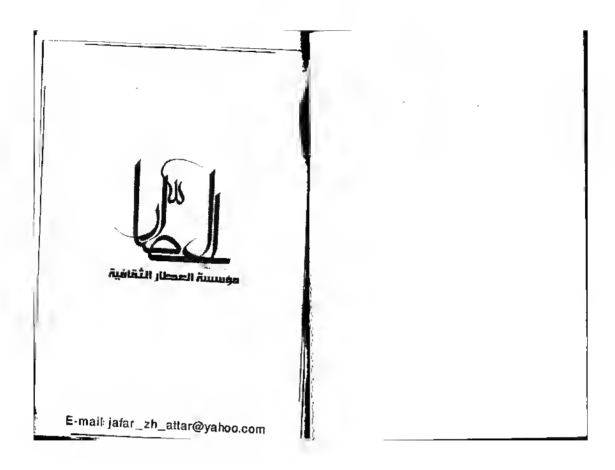
مناهير الغطباء في حسيئية الاوتناد ومع كل ذلك نلاحظون انّ هسدً. الجماعة نصرً على افتعال الإشاعات واناو: الفتجة واخسنلاق أسواع النهم والشنائم وغم كلّ هذه الخدمان والنتاجات العلمية.

قكلٌ ماكتب وفيل لم بكن نفداً علمياً، لا اويد ان افول انّ كل ما كتبته لبس فابلاً للنفد ولكتّي أفول انّ كلّ ما سممنه لم بكن نقداً علمياً.

فإذا كنتم تقصدون الني اصرّ على كلامي ولا أفبل كلام غيري فإنكم مغطئون لأنّ كل من فرا كنبي أو حضر دووسي بعلم جبداً بأني أنتد تقسي فبل أيّ شخص آخر واكثر من أيّ شخص آخر وعندما أورشل إلى مسألة جديدة تصخح آراي السابقة فاني أسادر بواعلانها والاعتراف يها فوو التوصل البها وحنى أثناء الحصف الدراسية النبي لا نريط يها. أمّا بالنسبة للاهنمام يآواء الآخرين قاتي أعطي ما أكتب درائماً إلى طلبني ليدلوا يأرائهم حولها وإني اقبل هذه الآراء في غالب الحيان، كما يعلم كل الذين نعاملوا معي أن لي إذنا صاغبة وصدراً رحياً إزاء أيّ رأي إصلاحي أو أي نقد بنّاء بل حنى أنرجى الآخرين أن بنقدوا آرائي. أما أنا فأصقح دائماً وفي كل دوس او محاضرة تفريباً وأينا من أوائي وأعلن دائماً أنْ ما أفوله هو مجرد رأي لبس إلّا وأضع ساعني دواسيتين لبنعدث ثلاث أو أوبع ساعات، وفقد جاؤوا وتحدلوا وحنى نقضلوا علينا يالاهاتة ! وما كان متي ومن طلبتي ومن المحسبنية إلا أن نسمع ونصر ونشكرا

أما اذا كنتم ننصدون ودّ فعلي ازاء سبل النهم والتهجمات والإشاعان الواسعة النطاق الني أثاروها بشكيل سنزاسن وجسابهتها بأذنين أصمّين ولمان أبكم فلكم الحق في ذلك ولكي لا نخطأ هـذ-الجماعة في نفسير هذا الكلام على أن أفول التي سوف لا اسكت ابدأ عن أولئك الذين لا بألون جهداً في خداع الناس وطمس كـل فكـرة وحركة نسعى لإحباد الابمان وننوعبة الاقكنار وعسن أولئك الذيمن بصوّوون إمام النسعة بصووة مرتزق بمسنوحم الخلفة. وينصوّرون الحسين العظيم بصورة مقبطئ بسنرحم الشمرء وسنوف لااستأوم ولا اضخى بالحنبفة من أجل مصلحني الخاصة حنى لو صليوني وسحقوني وكَفُرُوني ... ووجائي ونوفِّعي من كلّ من بشعر بالمسؤولية نجاء الدين والناس وخصوصاً علماء الشبعة الحفيفيين أن بعينوني في هذا الطريق. واما اولئك الفوم فاتَّهم فد بسنطيعون أن يصلبوني كما صلمبوا «عـين الفضاة» أو يحرفوني كما حرقوا «جرنادو» لكنهم لن بقدووا أن يسمعوا مني صوت ه آمه واحدة. وكما قال أبو ذره لو ضقط غلمان عثمان وعد الرحمن وكعب الاحيار (مثلث السلطة والذهب والتزوير) السيف على تحري ولم ببغي مني إلّا نفس واحد فسألفظ ذلك النفس بفول كلمه حق. من أيحل التشبع العلوي الذي اؤمن به بكل وجودي حتى لو لم تكن هذ. الكلمة لا نصبٌ في صالح التشبع السفوي ا دسدم

To a continue



## فهرس الموشوعات ــــ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكن..... استمرار دين الشرك ..... العامل الرئيسي في دين الشرك ..... الدين الانبرني ....... المرجنة في التاريخ .... حركة دين الشرك ..... الله والناس ....... الباع الطاغوت ....... هيمتة مين الكفن على التاريخ ....... السال مال الناس ...... دعم النمييز الطبقي والمرقي ......... الربّ والخالق...... الدين في ايران...... الطبقة التالية رجال الدين الحجوس وتبرير الشبير الطبقي.....

لَّتْبِياء دِينَ للتَوحِيدِ .......٢٢

## معرس الموضوعات

| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | - | مقدَّمة الطيعة الفارسية |
|----------------------------------------|---|-------------------------|
| ١٨                                     |   | ملاحظات الثاشر          |
| 71                                     |   | كلمة يخصرص البّرجية     |
| ۲۲                                     |   | الدين ضد الدين          |
|                                        |   | الكفر أ                 |
| ۲۰                                     |   | الشرك ر                 |
| רז                                     |   | عبادة الأونان           |
| ٣٢                                     |   | خصائص دين الشركُ        |
| ۲۳                                     |   | الشحيد                  |
| 77                                     |   | المسامري                |
|                                        |   | بلعم بن بأعورا م        |
|                                        |   | القريسيّرن              |
|                                        |   | مشرکی مکة ا             |
| £+,                                    |   | مأهية الدين الثوري      |
|                                        |   | ماهية الدين التيريري    |

|                              | 4                                    |
|------------------------------|--------------------------------------|
| ــــــــــــ الدين خمد الدين |                                      |
| vy                           | دين الشرك الجليّ والخنيّ             |
| w                            | خطأ المفكرين                         |
| w                            | رسالة العلماء والمفكرين              |
| AV                           | نعم، هکذاکان با اخی                  |
| 11V                          | نوبنيي، الحضارة والُدُّبن            |
| ***                          | حرار مع توبيتي                       |
| 170                          | وداعاً با مدبئة الشهادة              |
| 157                          | لولا البابا وماركس                   |
| 301                          | تدوة للاجابة على الاسئلة والانتفادات |
|                              | مفتطف من حوار مع أحد الطلبة العامعين |



حزني والمي التحديد هو انني لم أستطم أن أنهي اعمالي ، بد الني لم أستطم الاستمرار بها وستبقى دلك غصة ماثلة أمامي ، هذا من جانب ، ومن جانب أخر فإن حزنني والمي على الكثير من أعمالي الرئيسية بقيت أسيرة (مائما ، ومهددة بالزواك ، وما نشر منعا على شكك مسودات مليثة بالاغلاط ، وذلك لقئة الامكانات وكثرة المشاغك.

يجب عدم النظر الى أعمالي على أنها أعمال علمية تحقيقية فحسب . بل يجب أن تتلقاها كمردات ـ من شدة الالم والإسلام ودائل باتاه الطريق وهزات من أجل الصحوة ومشاعل على الملريق . ونظرات كلية في اطار الدين ودعوة واحدة وروى ، واخيرا دوعا من التعبئة الفكرية والروحية في المجتمع.

كل ذلك كنبده وأنا منفي وتحت ظروف ضاغطة . ومؤمرات محاكم . وفي حالب كنت انتظر فيما المصيبة في كل تحظة . لذلك يجب أن بعاد اننظر فيما في هذه الكتابات من الناحبة المعنوية والقنية . وتصحيم الاخطاء النفظية والمعنوية وتطبع مرة الحرى ، فهي ثمرة حياتي . وكل ها اتحلى . وهي كل وجودي وميرائي .

ان لطف الله ومرقة أوليائه للدين . جعلتني أتكلم في هذا السكوت المعليف ، في زمان أصبحنا نففد فيه كل شيء . مامتنا تعاني من مسخ هويتها . وغديرنا العذب في حاله الجفاف وهذه منائرنا الشامخة بقيت بلا مدافع عنها امام الممجية والموغائية . حتى أستى من الصحب أن بجد كلامي طريقه بينر ألات الاحتاد والالام التي تحيطنا.

خمن وصية الدكنور شريمتي

دار المُكر الجديد العراق. اللجف الأشرف ٨ • • ٢٤٠ ] • ٧٨ • \* • ١٩٨١ ١٩٨٠ •